
 

 

Artículos | 90  

 

 
 
 

EL CUIDADO TRANSDISCIPLINAR: RITUALES Y 
SUBJETIVIDAD EN LA SOCIEDAD DEL SIGLO XXI 

 
TRANSDISCIPLINARY CARE: RITUALS AND SUBJECTIVITY 

 IN 21ST CENTURY SOCIETY 
 

SONIA HERRERA JUSTICIA, RAMIRO ALTAMIRA CAMACHO 

 
 

Fecha de recepción: 05/10/2024 
Fecha de aceptación: 22/03/2025 

   
 
P A L A B R A S   C L A V E: 

Ritual 
Subjetividad 
Transdisciplina 
Cuidado Familiar 
 
 
 
 
 
 
    
 
K E Y W O R D S: 

Ritual 
Subjectivity 
Transdisciplinarity 
Family Care 
 
 
 
 
 
 

 
R E S U M E N: 

El artículo aborda la desaparición de los rituales en la sociedad moderna 
y su impacto en la construcción de la subjetividad. La modernidad, 
marcada por el escepticismo y la prevalencia del individualismo, ha 
llevado a la pérdida de lo simbólico y lo místico, con la consecuente 
homogeneización de la realidad. La enfermería, como práctica 
emancipadora, puede desempeñar un papel crucial en revitalizar estos 
rituales, fomentando la conexión con la historicidad y el cuidado 
cotidiano. Se concluye enfatizando en la necesidad de democratizar el 
conocimiento, resignificar el autocuidado y devolver la soberanía del 
cuidado a las familias. 
          
 
A B S T R A C T: 

This article addresses the disappearance of rituals in modern society 
and its impact on the construction of subjectivity. Modernity, marked 
by skepticism and the prevalence of individualism, has led to the loss of 
the symbolic and mystical, resulting in the homogenization of reality. 
Nursing, as an emancipatory practice, can play a crucial role in 
revitalizing these rituals, fostering a connection with historicity and 
everyday care. The article concludes by emphasizing the need to 
democratize knowledge, re-signify self-care, and return the sovereignty 
of care to families. 

  
 
 
INTRODUCCIÓN. Si hay algo que caracteriza a la modernidad, es el escepticismo. La 
sociedad vive bajo el convencimiento de que no hay nada que la trascienda: es una 
sociedad sin culto, de vacío simbólico. No hay nada más allá de uno mismo, el centro 
es la persona y no la colectividad.1 La industrialización del siglo XX trajo un mundo 

                                                             
1
 BYUNG-CHUL HAN, La desaparición de los rituales, Herder, Barcelona, 2021. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0


S. Herrera, R. Altamira, El cuidado transdisciplinar…                    La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 

   

Página | 91  
 

desencantado y manipulable. El desarrollo de la ciencia, la tecnología y la burocracia 
fueron las fuerzas principales que guiaban a la población hacia la racionalización, 
donde lo primordial era ser eficaz. Lo cierto es que el proceso de desencantamiento del 
mundo es hoy una realidad y está siendo muy eficiente. En la sociedad actual, la 
desaparición de lo místico, lo divino, lo oculto y lo simbólico es más que evidente. Y 
esto hace que la existencia sea menos enigmática y propensa a la imaginación, y más a 
lo científico y a la razón. Sin embargo, para construir la subjetividad, es clave mirar 
hacia lo simbólico. Ese universo genera colectividad, nos conecta con lo social y 
nuestra esencia. Transforma el “estar en el mundo” por “estar en casa”, como de forma 
tan bella describe Antoine de Saint-Exupéry en Ciudadela: 

 
Los ritos son en el tiempo lo que la morada es en el espacio. Pues bueno es que el 

tiempo que transcurre no nos dé la sensación de gastarnos y perdernos como al 
puñado de arena, sino de realizarnos. Bueno es que el tiempo sea construcción. Así 
voy de fiesta en fiesta, y de aniversario en aniversario, de vendimia en vendimia, como 
cuando iba de niño de la sala del consejo a la sala del reposo en la anchura del palacio 
de mi padre, donde todos los pasos tenían un sentido.2 

 
En el presente, está desapareciendo esa hermandad que crean los símbolos 

comunes.3 Hoy, el ritual pareciera ser una palabra escandalosa, unida inevitablemente 
al ámbito de lo religioso, separándolo así de la cotidianidad. Esto se puede explicar 
fundamentalmente por una cuestión que es característica de nuestra época: la 
transformación del tiempo. En un mundo hiperconectado, medicalizado y consumista, 
todo se acelera. Vivimos para un futuro, pero estamos perdiendo el armazón que 
brinda la historicidad.4 El pasado no se toma como ancla para construir el presente, 
sino que se desecha. Se busca el placer instantáneo, la novedad continua, la excitación 
repentina, pero el ritual se construye a sí mismo en la repetición, haciendo del camino 
un lugar íntimo y familiar. Los rituales requieren calma. No se puede acelerar aquello 
que tiene su propio ritmo y armonía. 

En este artículo se reflexiona sobre cómo la revitalización y recuperación de los 
rituales son fundamentales para la construcción de la subjetividad. Un regreso a lo 
simbólico asegura una vida auténtica, propia, lejos de imposiciones. Su cuidado es 
fundamental si se quiere hacer de la existencia un lugar habitable. En el documento se 
inicia con la desubjetivación que está provocada por el proceso de modernización, la 
urgencia que supone la recuperación de los rituales y se concretan acciones para su 
cuidado y, por tanto, el de la subjetividad. Asimismo, se destaca el valor de la 
enfermería como disciplina en el cuidado y recuperación del ritual. A las enfermeras 
se les presenta el reto de replantearse el sentido de tecnificar todas las situaciones de 
cuidado, cuestionarse su necesidad y, sobre todo, poner en marcha las acciones que les 
hagan erigirse como puente entre el saber científico y el experiencial para construir la 
propia identidad disciplinar. 

 
LOS RITUALES EN EL CONTEXTO DEL SEMIOCAPITALISMO. Los rituales nos permiten obtener 
una representación de nosotros mismos, de los otros y de nuestro lugar en la sociedad. 
Por esta razón, es tan urgente su cuidado: lo que está en juego es la propia subjetividad. 
Alejarnos de lo simbólico nos aísla, atomiza la sociedad, radicaliza el individualismo y 

                                                             
2
 A. DE SAINT-EXUPÉRY, Ciudadela, Alba, Barcelona, 2017. 

3
 M. SEGALEN, Ritos y rituales contemporáneos, Alianza Editorial, Madrid, 2005. 

4
 F. R. MARTÍNEZ CLEVES, El tiempo en el posthumanismo. Aportes para una bioética 4.0, Editorial 

Universidad del Bosque, Bogotá, 2022. 



S. Herrera, R. Altamira, El cuidado transdisciplinar…                    La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 

   

Página | 92  
 

provoca que el ser sufra. La rapidez y la efectividad mantienen alejados a los sujetos, 
aislados en una esfera que se corresponde con una tercera generación de capitalismo.5 
Para Berardi, es posible identificar tres manifestaciones del inconsciente desde una 
perspectiva que rastrea la evolución de la psicoesfera, es decir, los pensamientos y 
deseos en una sociedad. El “tercer inconsciente” representa la forma en que el 
inconsciente se manifiesta en el entorno de la modernidad tardía. El “primer 
inconsciente” puede rastrearse hasta el descubierto por Freud en la sociedad burguesa 
neurótica, que reprimía sus deseos. Luego, se desarrolla una “segunda era del 
inconsciente”, caracterizada por una hiperestimulación nerviosa y una creciente 
frustración psicológica. Esta condición condujo a que la neurosis fuera desplazada por 
la psicosis como la modalidad predominante de sufrimiento psíquico. La tercera era 
del inconsciente surge tras la pandemia de COVID-19, abriendo un futuro incierto que 
requiere acción política, imaginación poética y actividad terapéutica, donde los 
rituales juegan un papel clave en lo que Morin llama “antropoética”.6 

Tres fenómenos contemporáneos están correlacionados: la historia del 
presente, desde la modernidad tardía hasta la posmodernidad; una ideología llamada 
realismo capitalista; y una materialidad basada en la producción y el consumo. Este 
vínculo, abordado desde la filosofía, el psicoanálisis, la antropología, y reconsiderado 
por ciencias como la enfermería, permite reflexionar sobre el cuidado ritual y expandir 
el conocimiento disciplinario, involucrando al ciudadano. 

El ritual y su cuidado adquieren un nuevo significado en el “semiocapitalismo”, 
donde la producción de bienes y la estimulación neuronal temprana se interconectan. 
En este contexto, el capitalismo tardío aparece como un caos que invade la condición 
humana, desplazando los rituales y dejando al individuo sin deseo ni significado. Este 
fenómeno, llamado “realismo capitalista”, es un mito perpetuado por el imaginario 
mediático.7 En la posmodernidad, el inconsciente es relegado por la exposición de lo 
íntimo en lo público, acelerando los estímulos nerviosos y causando malestar 
psíquico.8  Martínez lo ejemplifica con las redes sociales, donde se hace pública la vida 
privada, resaltando la necesidad de una bioética digital.9 En este contexto, el sujeto se 
aleja del interaccionismo simbólico con la muerte, su cultura y los rituales. 

¿Cómo es que el descuido del ritual supone un descuido de la subjetividad?, 
¿Cómo ocurre la desubjetivación cuando los rituales cambian? El mito sigue siendo 
esencial hoy, pero la modernidad tardía, a través de la ciencia y la tecnología, ha 
intentado suprimir mitos, saberes y vivencias. Esto separa el placer del deseo, disuelve 
la alteridad y estandariza las experiencias, mientras el discurso dominante dicta cómo 
sentir. La actuación política, la imaginación antropoética y la actividad terapéutica 
pueden cuidar los rituales al enfocarse en el placer, el deseo y el autocuidado.10 Esto 
implica resistir la publicidad, la cultura de masas y el individualismo, que fragmentan 
y deshumanizan a los sujetos.11 
 
SUBJETIVIDAD Y SU ESTRUCTURA RITUAL. La libertad solo se expresa a través de la 
subjetividad. Cada persona tiene una experiencia única que la define. Ser libres 

                                                             
5 F. BERARDI, El tercer inconsciente. La psicoesfera en la época viral, Caja negra, Buenos Aires, 2022. 
6
 E. MORIN, El Método III. El conocimiento del conocimiento, Cátedra, Madrid, 2016. 

7
 M. FISHER, Realismo capitalista. Caja negra, Buenos Aires, 2016. 

8
 M. RECALCATI, Clínica del vacío. Anorexias, dependencias, psicosis, Síntesis, Madrid, 2003. 

9 F.R. MARTÍNEZ CLEVES, El tiempo en el posthumanismo. Aportes para una bioética 4.0, p.35. 
10

 M.FOUCAULT, La hermenéutica del sujeto, Fondo de Cultura Económica, Ciudad de México, 2002. 
11

 F. BERARDI, La fábrica de la Infelicidad. Nuevas formas de trabajo y movimiento global. Traficantes 
de sueños, Mapas, Madrid, 2003. 



S. Herrera, R. Altamira, El cuidado transdisciplinar…                    La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 

   

Página | 93  
 

requiere desarrollar esa subjetividad, construyendo una visión propia.12 Esta 
perspectiva se forma desde el exterior y en relación con los otros, lo que permite 
comprender tanto la esencia del ser como la verdad de una época, ya que el ser se 
constituye según sus circunstancias. 

En las ciencias de la salud, la subjetividad y el sujeto son difíciles de definir. 
Esta noción de imposibilidad y objetividad, que implica cosificación y simplificación, 
ha sido adoptada por disciplinas como la psiquiatría, las ciencias naturales y, en las 
últimas décadas, por la psicología conductual derivada de las neurociencias. 

La subjetividad se manifiesta en el entramado simbólico como un intento de 
llenar un vacío en lo real, que el sujeto percibe y busca completar mediante lo 
imaginario y lo simbólico.13 Cada individuo encuentra su lugar en este vacío, 
contribuyendo a la construcción de la realidad en ese contexto simbólico. Sin embargo, 
esto no ocurre de forma aislada. Las ciencias de la salud tienden a individualizarlo, 
desconectándolo de su dimensión social. Es esencial repensar lo social en relación con 
la subjetividad, que se origina en la interacción con el Otro. Los modos de goce, 
identificaciones, mitos y fantasmas están arraigados en la cultura, y el sujeto debe 
incorporarlos a través del lenguaje. Dado que el sujeto se origina en movimientos 
libidinales, es importante considerar dónde se producen estos movimientos que se 
traducen en identificación cultural. Estos movimientos pueden regularse o 
apaciguarse en lo social o familiar, especialmente en el vínculo familiar y la función 
paterna, aspectos que pueden explorarse a través del estudio y cuidado de los rituales. 

 
DESUBJETIVIZACIÓN EN LA SOCIEDAD DIGITAL. Son más que evidentes los valores propios 
de la sociedad del siglo XXI: el consumo se erige como una autoridad. En palabras de 
Anders: “el mundo nos es entregado a domicilio”.14 Un mundo que queremos de forma 
rápida y fácil: la subjetividad, hoy, está hecha de elecciones de consumo.15 La posición 
del humano frente, con y para el mundo ha cambiado radicalmente: ha entrado en 
escena lo que se denomina cultura digital, la virtualidad como modo de acercamiento 
a nuestro entorno. 

Esta digitalización de la vida y sus nuevos valores han influido en lo cotidiano 
y, por tanto, en la construcción de una visión vital propia. Hoy, la idea de progreso se 
sustenta en tenerlo todo al alcance de la mano, de estar sobresaturados de 
información. No se vive la experiencia de acercarnos al mundo, sino que se nos 
muestra una representación del mismo. Nuestra propia experiencia se vivencia a 
través de una pantalla: se hace superflua. Como afirmaba Heidegger: el mundo, hoy, 
se ha contraído, hasta ser un ente manipulable, reproducible y comerciable.16 

Se desvanece el vínculo real con lo externo. La subjetividad, en el presente, no 
se mide por la experiencia de apertura al mundo, la búsqueda de la verdad o sentido, 
sino en la experiencia de lo virtual, de estar en todos y ningún sitio a la vez, alejándonos 
de lo más próximo. El problema con la tecnología es el uso que estamos haciendo de 
la misma: se ha perdido el punto de referencia en el mundo terrenal. La subjetividad 

                                                             
12 J.E. FERNÁNDEZ, ‘La libertad en la lógica de Hegel’, Pensamiento político, (2014/5). 
13

 J. TAPAN, El precipitado simbólico. Antropología y psicoanálisis, Continente Negro, Ciudad de 
México, 2015. 
14 J.E. LINARES SALGADO, ‘La subjetividad en la era de las redes sociales’, SCIO. Revista de Filosofía, 
(2018/15), pp. 123-155. 
15 G. SUÁREZ, ‘Bauman: En el mundo actual todas las ideas de felicidad acaban en una tienda’, El Mundo, 
nov.7, 2016. 
16 MARTIN HEIDEGGER, La cuestión de la técnica, cit. en BYUNG-CHUL HAN, La desaparición de los 
rituales, Herder, Barcelona, 2021, p. 47. 



S. Herrera, R. Altamira, El cuidado transdisciplinar…                    La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 

   

Página | 94  
 

está mediatizada por lo que se reproduce a través de las pantallas. Nos entregamos sin 
dudas a la inmediatez y a la apariencia de las redes sociales. Sin darnos cuenta, se nos 
ha despojado de nuestra propia vivencia y de tener una posición propia ante el mundo 
que nos rodea. La sociedad tecnologizada es la sociedad de la homogenización, coloca 
a todas las cosas en la misma proximidad, todos somos iguales y nos constituimos de 
la misma forma. En efecto, la tecnología, como afirmaría Foucault, es un dispositivo, 
es decir, controla y asegura conductas, opiniones y discursos.17 En la sociedad actual, 
estamos asistiendo a una desubjetivación o lo que se ha llamado “individualismo en 
red”. Personas que funcionan más como individuos conectados y menos como parte 
de un grupo social.18 Aunque se encuentran relaciones y formas de comunicación 
efectivas, la tecnología y la sobreinformación están debilitando la función simbólica de 
los medios tradicionales de relación con el otro y lo que nos rodea, que sirvieron para 
relacionarnos, anclarnos y forjar grupos sociales.19 Lo que antes obteníamos de 
experiencias directas, como una conversación con una persona, ahora, cada vez más, 
lo hacemos a través de una simulación: utilizando WhatsApp. Se está creando una 
comunicación sin comunidad.20 

La subjetividad se torna hoy inauténtica. La ausencia de comunidad y de sus 
vínculos está debilitando el alma: se está perdiendo la identidad del ser humano.21 ¿Es 
un viaje sin retorno o se puede reforzar aquello que articula la subjetividad y nos hace 
auténticos?, ¿cómo fortalecer la esencia del ser al margen de los valores de la sociedad 
de consumo? 

   
EL RITUAL: DEFINICIÓN Y ORIGEN. Los rituales son secuencias simbólicas que siguen un 
patrón establecido, con un significado compartido por una comunidad. Incluyen 
gestos, palabras y objetos repetitivos con fines específicos que son cruciales para crear 
y transmitir significado cultural, construir identidades y expresar emociones. 
Articulan al sujeto, conectando lo interior con lo exterior. 

Edgar Morin los define como comportamientos sociales estereotipados, con 
conexión a lo sagrado.22,23 Segalen los describe como actos expresivos con una 
dimensión simbólica, enmarcados en tiempo y espacio específicos.24 Arnold van 
Gennep y Víctor Turner subrayan las formalidades rituales relacionadas con creencias 
místicas,25 mientras que Durkheim amplía su noción a reglas de conducta que no se 
limitan a lo profano y sagrado.26 Desde el interaccionismo simbólico, los rituales están 
presentes en la vida cotidiana y preservan la subjetividad humana, extendiéndose 
incluso a tiempos y espacios no consagrados.27 

                                                             
17 M. FOUCAULT, La arqueología del saber, Siglo Veintiuno editores, México, 2017. 
18 J.E. LINARES SALGADO, ‘La subjetividad en la era de las redes sociales’, SCIO. Revista de Filosofía, 
(2018/15), pp. 123-155. 
19J.E. LINARES SALGADO, ‘La subjetividad en la era de las redes sociales’, SCIO. Revista de 
Filosofía, (2018/15), p. 125. 
20 BYUNG-CHUL HAN, La desaparición de los rituales, p. 42. 
21

 B. GROYS, Filosofía del cuidado, Caja Negra, Buenos Aires, 2022. 
22

 E. MORIN, El Método III. El conocimiento del conocimiento, Cátedra, Madrid, 2016. 
23

 E. MORIN, El Método IV. La humanidad de la humanidad. la naturaleza humana, Cátedra, Madrid, 
2016. 
24 M. SEGALEN, Ritos y rituales contemporáneos. 
25

 V. TURNER, El proceso ritual. Estructura y antiestructura, Taurus, Madrid, 1988. 
26

 E. DURKHEIM, Las formas elementales de la vida religiosa, Fondo de Cultura Económica, Ciudad de 
México, 2014. 
27

 R. COLLINS, Cadenas de rituales de interacción, Anthropos, Barcelona, 2009. 



S. Herrera, R. Altamira, El cuidado transdisciplinar…                    La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 

   

Página | 95  
 

El origen del ritual se encuentra en la dimensión biológica, previa a la 
constitución de la subjetividad o el yo. Se manifiesta en el momento de separación 
entre el feto y las estructuras que lo conectan con la madre. La exposición del recién 
nacido a la realidad universal y absoluta, encarnada por la muerte, marca un punto 
crítico en su desarrollo. Esta separación, que marca el paso del feto al bebé, lo deja 
vulnerable y expuesto a la cultura del mundo en el que ha nacido. Así, desde el 
nacimiento, el individuo carga con la deuda inevitable de enfrentarse a lo real y 
universal, personificado en la figura de la muerte.28 

Es esencial destacar que algunos de los rituales más persistentes y ubicuos en 
todas las culturas son aquellos relacionados con el nacimiento, la unión marital (como 
un reencuentro familiar) y la muerte.29 Los rituales en torno a la muerte han recibido 
una atención significativa debido a su perdurabilidad y a su conexión con la angustia 
del encuentro primordial con un “Otro”, del cual es necesario salvarse. 

La problematización del ritual ha sido estudiada por Paloma Bragdon, quien 
propone una epistemología del ritual.30, 31 Esta propuesta resulta valiosa para analizar 
el cuidado del ritual, que implica también el cuidado de la subjetividad. A menudo se 
sostiene que los rituales desaparecen con el tiempo, pero los autores argumentamos 
que, en realidad, se transforman. Por ello, es necesario problematizar el ritual, 
promoviendo un diálogo entre distintos campos del conocimiento y reflexionando 
sobre la subjetividad, los mitos, los fantasmas y los espíritus que lo rodean (figura 1). 

 

 
Figura 1. Estructura del ritual. Fuente: elaboración propia 

 

Desde una perspectiva de la condición humana, los rituales en sus dimensiones 
íntima, pública y privada se relacionan directamente con el sujeto, la familia y la 

                                                             
28

 J. LACAN, Seminario 10. La angustia, Paidós, Barcelona, 2007. 
29

 J. LACAN, La familia, Agronauta, Buenos Aires, 2003. 
30

 P. BRAGDON, Angustia y repetición. Los fundamentos del ritual, Fontamara, Ciudad de México, 2018. 
31

 E. MORIN, El hombre y la muerte, Kairós, Barcelona, 2021. 



S. Herrera, R. Altamira, El cuidado transdisciplinar…                    La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 

   

Página | 96  
 

sociedad, respectivamente, a través de la lente de la antropología estructural. Esta 
perspectiva nos invita a reflexiona sobre cómo son y por qué existen los rituales, 
explorando su conexión con disciplinas como la antropología, la filosofía, el 
psicoanálisis y, en este caso, la enfermería. Estas reflexiones culminan en una ética y 
política del sujeto, promoviendo acciones de cuidado y gobernabilidad personal, que 
incluyen el autocuidado. 

Como estructura, el ritual está impregnado de significantes y significados que 
se articulan con la vida privada del individuo, a través de acciones que tienen su origen 
en un evento inicial o huella primordial y que se elaboran mediante la repetición. De 
este modo, el ritual no solo se conecta públicamente con actos míticos y religiosos, sino 
que también configura y moldea la subjetividad del individuo. Como sistema, el ritual 
ofrece una comprensión más profunda del vínculo individual, como el que se da entre 
madre e hijo, así como de la ley y el origen del vínculo social. 

Es importante enfatizar que, a pesar de los cambios culturales y sociales, los 
rituales no desaparecen, sino que adaptan su “para qué” de acuerdo con la 
modernidad. En la hipermodernidad, el ritual, cuya función suele ser sublimadora y 
subjetivadora, puede redirigirse hacia el goce en detrimento del yo. En este contexto, 
el acto ritual, que también se estructura a través del lenguaje, puede desencadenar una 
liberación de fuerzas psíquicas, evocando el plus de goce. 

Los rituales desempeñan un papel fundamental en la configuración de lo 
humano. A lo largo de los siglos, han adquirido diversas formas y significados, pero su 
presencia en la vida de las personas ha persistido. Los rituales están arraigados en lo 
cultural, lo social y lo psicológico. Se encuentra un camino relacional a partir de la 
transdisciplinariedad, explorando cómo diferentes disciplinas académicas pueden 
contribuir a una comprensión más completa de este fenómeno humano. A través de 
un análisis interdisciplinario, que involucra el trabajo de distintos campos del saber, 
se busca desentrañar las múltiples dimensiones de los rituales y su relevancia en la 
sociedad contemporánea (tabla 1). 

 
Tabla 1. Dimensiones del ritual para su interacción transdisciplinar 
Dimensión del ritual 

Religiosa y 
espiritual 

En el ámbito religioso, los rituales pueden incluir la adoración, la oración, la 
celebración de sacramentos y otros actos que expresan la fe y la devoción. 
Estos rituales proporcionan un marco para la conexión con lo divino y la 
comunidad religiosa. 

Cultural y social 

Las ceremonias de boda, los rituales de paso y las festividades son ejemplos de 
rituales que refuerzan la cohesión de grupos sociales y transmiten valores 
culturales. Los rituales culturales pueden variar significativamente según la 
sociedad y la época, pero todos cumplen la función de mantener y transmitir 
la herencia cultural. 

Psicológica y 
emocional 

Los rituales pueden proporcionar un sentido de estructura y previsibilidad en 
la vida de las personas, lo que contribuye a reducir la ansiedad. Además, 
pueden servir como mecanismos de afrontamiento en momentos de pérdida, 
duelo o transición, ayudando a las personas a procesar sus emociones y 
encontrar consuelo. 

 
Tabla 1. Fuente: elaboración propia. 

 
El estudio, definición y origen del ritual son fundamentales en diversas 

disciplinas, ya que desempeñan un papel esencial en la preservación de la subjetividad 



S. Herrera, R. Altamira, El cuidado transdisciplinar…                    La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 

   

Página | 97  
 

y en la configuración de la sociedad. A medida que la sociedad evoluciona, es crucial 
comprender cómo los rituales se transforman y siguen influyendo en la vida cotidiana 
y en la complejidad de la experiencia humana. 

 
CUIDAR DEL RITUAL: EL CUIDADO DE LO COTIDIANO: Cuidar es expresión de la 
cotidianidad, por tanto, el cuidado debe dirigirse hacia lo más cercano. Lo cotidiano es 
“aquel espacio que se encuentra más allá de lo institucionalizado, caracterizado por 
operaciones “microbianas” y ocultas, que proliferan en el interior de estructuras 
tecnocráticas, capaces de modificar su funcionamiento”.32 Es en ese espacio donde se 
vive una realidad auténtica; es en lo cotidiano donde la persona se hace a sí misma, 
alejada del orden dominante. En este sentido, lo cotidiano es sinónimo de un lugar 
propio. 

Pensadores como Foucault o Maffesoli, nos invitan a problematizar lo 
cotidiano, a centrar nuestra atención en aquello que permanece en la sombra. Como 
bálsamo ante la primacía del pensamiento positivista, proponen aprender a mirar lo 
cotidiano, ya que es allí donde nos daremos cuenta de los pequeños cambios que 
ocurren cada día. Para Heidegger, la cotidianeidad no puede dejarse atrás porque es 
un fenómeno constitutivo y básico, a partir del cual es posible la existencia.33 

Lo que comúnmente se le califica de lo simple y banal, está repleto de prácticas, 
ritos y de un universo simbólico en constante movimiento e interacción con lo externo 
y con los otros. Es en este espacio donde se puede entrever la riqueza de la complejidad 
humana. Fijar la atención en lo cotidiano no solo implica preocuparse por el individuo, 
sino que también pone en valor a la comunidad, permitiéndonos entender cómo la 
sociedad y lo social influyen en las formas de vida de los sujetos. Desde este lugar 
propio, la realidad puede transformarse.34 

Por tanto, cuidar de lo cotidiano supone que, en un mundo pragmático, el 
desafío sea enfrentar la incertidumbre de la vida cotidiana: desvelar la experiencia, de 
manera que el acto de cuidar sea intersubjetivo, de ayuda mutua. En este encuentro 
que supone cuidar, la persona descubrirá sus potencialidades y prioridades. Tiene que 
ser escuchada, hay que devolverle la palabra. 

Los cuidados que nacen de lo cotidiano: dar alimento, garantizar la higiene y el 
bienestar, constituyen el sustento y el sentido de todos los cuidados. Cuidar es una de 
las expresiones más antiguas de la humanidad y se forja a partir de la manera en que 
cada persona aprende y utiliza su entorno. Por esta razón, el cuidado es diverso en su 
manifestación: no existe una única forma de cuidar. Cuando estas prácticas de cuidado 
se perpetúan, generan ritos, costumbres y hábitos y es aquí, donde reposa el sentido 
de nuestra experiencia.35 

Cuando prevalecen los cuidados institucionalizados, basados en la técnica y la 
medicalización y se descuidan los cuidados cotidianos se “aniquilan progresivamente 
todas las fuerzas vivas de las personas”.36 En enfermería, el cuidado debe ir más allá 
de cubrir las necesidades básicas y objetivas. Tiene que abordar la complejidad de la 
experiencia de la salud humana. 

                                                             
32 J. BIANCOTTI, ‘Foucault y De Certau. Entre las tecnologías de poder y las tácticas de resistencias’, La 
trama de la comunicación, 9, 2004, pp. 53-56. 
33

 M. HEIDEGGER, El ser y el tiempo. Fondo de Cultura Económica, México, 2016. 
34

 M. AMEZCUA, Y S.M. HERNÁNDEZ, ‘Investigación sobre el cotidiano del sujeto: oportunidades para una 
ciencia aplicada’, Texto & Contexto Enfermagem, 21 (2012/3), pp. 675-683. 
35

 F.M. COLLIÉRE, Promover la vida, McGraw-Hill interamericana editores, Nueva York, 2009. 
36 M. COLLIÉRE, Promover la vida, p. 52. 



S. Herrera, R. Altamira, El cuidado transdisciplinar…                    La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 

   

Página | 98  
 

La resistencia a un mundo cada vez más homogéneo radica en apropiarse de lo 
cotidiano y esto supone el esfuerzo de revitalizar y reivindicar lo originario, es decir, 
los rituales. Solo así podremos acercarnos a la finitud, hacer consciente el tiempo que 
nos ha arrebatado la digitalización de la vida porque en esta, la muerte no está 
presente, solo se dilata la existencia en un “estar conectados”. El cuidado solo podrá 
ser en la vulnerabilidad y la fragilidad que supone la existencia.37 

Los rituales nos anclan al mundo terrenal, traducen el entramado humano y, lo 
más importante, crean comunidad. Cuidar del ritual, implica alejarnos del tiempo del 
“yo” que individualiza y aísla, para regresar a un tiempo común.38 Es necesario crear 
un espacio en el que el tiempo sea distinto: pausado y reflexivo. En este sentido, las 
enfermeras pueden ser un refugio. Cuidar del ritual significa acoger las formas de 
manifestación de lo humano y comprender que el cuidado impuesto puede no ser lo 
que la persona realmente necesita. Se requiere una voluntad de poder, que no niega la 
historia, sino que la observa con los ojos del presente, evidencia las diferencias y, desde 
ahí, crea algo nuevo.39 

Para lo anterior, es primordial el convencimiento y la comprensión de que la 
salud es proactiva y autoafirmativa: el cuidado pertenece al humano, no a un centro 
sanitario. El diálogo de saberes fundamentado en un enfoque transdisciplinar, es 
indispensable, y esto implica poner en valor la esencia del ser: el arte, la cultura, los 
símbolos y los rituales, es decir, preocuparse de la subjetividad individual. 

En este sentido, es indispensable volver a poner en el centro del cuidado a la 
familia, que, con sus prácticas cuidadoras han garantizado la vida de múltiples 
generaciones. Esos rituales cuidadores cohesionan la comunidad, proporcionan un 
anclaje frente a la inmediatez del tiempo. Pero, sobre todo, dotan de identidad y 
autonomía a la persona. La enfermera tiene el reto de hacer que el cuidado sea 
democrático, de brindar una ayuda que sea liberadora, de legitimar el quehacer 
cotidiano y devolver el poder de administrar su salud a las familias. 
 
CONCLUSIONES. Cuidar el ritual y, por tanto, la subjetividad, supone acercarnos al saber 
del otro, romper con las barreras que establecen una relación vertical entre el saber 
popular y el científico. Supone, ante todo, democratizar el conocimiento. La 
enfermería, se nutre disciplinarmente, no solo de la ciencia, sino del saber del otro al 
que cuida, pero que también se cuida. Reconocer y respetar las formas de 
manifestación del cuidado, lo simbólico del humano, y establecer un diálogo creativo 
y horizontal entre profesionales y actores es fundamental para poner en el centro de 
todos los cuidados al humano y su subjetividad. En este sentido, el cuidado 
transdisciplinar se convierte en aliado esencial, ya que permite integrar diversos 
saberes en la práctica clínica, promoviendo una atención más holística y humana. Esa 
mirada hacia lo cotidiano también está permeando a la ciencia. Un ejemplo de ello son 
las guías PRAXIS, que proponen una nueva forma de crear guías de buenas prácticas 
en enfermería, en las que el conocimiento basado en la evidencia, la experiencia del 
profesional y el saber popular se aúnan para transformar la práctica clínica hacia un 
modelo más humanizado.40 

                                                             
37

 J.M. ESQUIROL, La resistencia íntima. Ensayo de una filosofía de la proximidad, p. 34. 
38 BYUNG-CHUL HAN, La desaparición de los rituales, p. 38. 
39 B. GROYS, Filosofía del cuidado. 
40 M.AMEZCUA; E. COCA BORONAT; S.R. LÓPEZ ALONSO; S. HERNÁNDEZ; F.J. LÓPEZ GARCÍA Y S. HERRERA 

JUSTICIA, ‘Cómo elaborar una Guía PRAXIS de Buena Práctica para ser publicada’, Index De Enfermería, 
29 (2020/ 3), pp. 152-156. 



S. Herrera, R. Altamira, El cuidado transdisciplinar…                    La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 

   

Página | 99  
 

El rito es unión entre lo infinito y lo finito, un puente entre el presente, el pasado 
y el futuro. Lo simbólico es inherente al ser humano. Los rituales han demostrado su 
supervivencia a pesar de las vicisitudes de los últimos tiempos. Existen rituales 
contemporáneos, otros que han cambiado su forma de manifestación y aquellos que 
están en peligro de extinción. Es urgente volver a fijar nuestra mirada en las 
manifestaciones cotidianas de nuestras vivencias, alejarnos del tiempo aditivo que nos 
hunde en un alud donde ya nada tiene sentido. Las formas que dan identidad al 
humano están entre nosotros; no dejemos que caigan en el olvido. Frente al exceso de 
futuro, la cura es el regreso a la memoria. 
 
 


