
 

       Fuera de serie | 108  

 
 

 
 

MEDITERRÁNEO, UNA HISTORIA DE CONFLICTOS 
 

DE LA DIFÍCIL UNIFICACIÓN POLÍTICA DEL MARE NOSTRUM EN 
LA ERA CLÁSICA (¿Y HOY?)1 

 
 

LUCIANO CANFORA 
 
 
 
LA LACERACIÓN ORIGINARIA DEL MEDITERRÁNEO. El arduo proceso de unificación del 
Mediterráneo se remonta muy atrás en el tiempo. Sin embargo, para abordar este 
tema, resulta útil tomar como punto de partida una noticia que ha estado ante nuestros 
ojos, respecto a la experiencia cotidiana, durante 2015. Los periódicos más respetados 
nos ofrecieron, en ese momento, un espectáculo curioso y al mismo tiempo instructivo. 

Existe, en el Mediterráneo, una gran potencia a caballo entre Europa y Asia: la 
república turca. La cual ha vuelto gloriosamente a llenar los titulares porque, tras 
cierto período de ambigüedad (así al menos lo ha descrito la prensa principal), ha 
decidido combatir al Califato. ¿Es una noticia verdadera? Aparentemente sí, aunque 
en realidad, analizándolo mejor, se trata de un movimiento de una ferocidad sin 
precedentes, ya que la república turca, en la actualidad tendenciosamente sanfedista, 
si bien no tan laica como cuando surge con Kemal Atatürk, está dispuesta a aplastar a 
una minoría étnica y cultural, la kurda, la fuerza más opuesta al oscurantismo del 
Califato. Ha decidido, por tanto, simular una lucha contra el enemigo al que todos le 
pidieron combatir, comenzando, de hecho, a perseguir de nuevo al pueblo kurdo. Es 
un acontecimiento horrible, que además conlleva la responsabilidad de las grandes 
potencias, tanto lejanas como cercanas. La república turca, que surge tras el final del 
Imperio Otomano, es hoy el centro de la política mediterránea: podría decirse que es 
la mayor potencia sectorial, regional, del Mediterráneo. 

En este punto, sin embargo, hay que dar un peligroso salto hacia atrás, cuya 
oportunidad nos ofrece el primer texto conservado que ha llegado hasta nosotros de la 
literatura occidental, la Ilíada. ¿No nos habla esta obra de una dilatada guerra entre 
Occidente y los que podríamos definir como los antepasados de los turcos, entre los 
aqueos y el reino de Príamo en la Tróade (la actual Turquía septentrional)? ¿Debería 
ser considerada el origen de la historia de división, de separación y de conflicto que ha 
caracterizado siempre al Mediterráneo? 

En pleno siglo XVIII, un agudo crítico inglés escribió de una manera 
aparentemente paradójica: “La batalla de Maratón es más importante para la historia 
inglesa que la batalla de Hastings”. Aquel crítico pretendía defender que el conflicto 
greco-persa, mantenido durante demasiado tiempo (de la revuelta jónica al 478 a. C.), 

 
1 Publicación original: LUCIANO CANFORA, 'Mediterraneo. Una storia dei conflitti', Castelvecchi Editore, 
Roma, 2016. Agradecemos la autorización de L. Canfora para la traducción y publicación del artículo en 
La torre del Virrey. 



Luciano Canfora, Mediterráneo, una historia …                              La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 
   

 

                                                                                                                              Fuera de serie | 109  
 

 

representa para la civilización de Occidente la etapa fundamental, mucho más 
importante que las etapas específicas de la historia de los grandes países occidentales. 
En cuanto los griegos dieron forma a una epopeya nacional que tenía como objeto 
precisamente el conflicto greco-persa, y asumía la guerra de Troya como un modelo 
remoto en el tiempo, el primer gran encuentro entre el mundo griego y el mundo 
bárbaro,2 este conflicto —que en el relato de Heródoto se convierte incluso en el 
fundamento de la historiografía occidental— es proyectado hacia atrás en la guerra de 
Troya y, hacia adelante, como la principal dicotomía ante la que se hallaba el mundo 
civilizado. 

Ahora bien, cuando reflexionamos sobre esta línea interpretativa llena de 
conflictos —la lejana y sin embargo histórica guerra por la conquista de la ciudad de 
Príamo y su subsiguiente proyección histórica en el conflicto greco-bárbaro—, resulta 
evidente la profunda laceración que caracteriza, ab origine, la realidad mediterránea. 

 
COMO RANAS ALREDEDOR DE UNA CHARCA. Platón escribe, en un pasaje famoso del Fedón 
(109 b), que el Mediterráneo es solo una pequeña parte de la tierra, donde “habitamos 
como hormigas o ranas alrededor de una charca”. Platón tenía una visión muy amplia 
de la realidad, incluso de la geográfica. Sus viajes a Egipto no son una invención, sino 
que conforman casi con toda probabilidad una etapa real de su biografía. Tenía una 
mirada desinteresada hacia ese microscópico rincón del planeta, con respecto al 
conjunto, tan conflictivo. Las ranas alrededor de la charca representan el eterno 
conflicto que se desata y se desarrolla en esta zona del mundo. 

Ahora bien, más allá de la típica mitificación de la autorrepresentación del 
mundo griego, existe otro aspecto de esa realidad que podríamos definir como “real-
político”. ¿Cómo se llega, en efecto, al conflicto greco-persa? A través de un 
acontecimiento muy conocido: los griegos de Asia se rebelan contra la autoridad de los 
sátrapas, que imponen su predominio por orden de Darío, el Gran Rey que se 
encuentra distante, en Ecbatana, entre los ríos Tigris y Éufrates, y que sin embargo 
gobierna hasta las orillas del Egeo. 

Los griegos de Asia se rebelan y su rebelión termina en tragedia, pero Darío, 
cuyas palabras han quedado registradas en los famosos epígrafes rupestres, decide 
castigar a los griegos que instigaron la revuelta. Es la primera invasión: el 490 a. C. La 
segunda, diez años más tarde, resulta mucho más comprometida. El inmenso ejército 
descrito por Heródoto, tal vez exagerando las cifras, representa un peligro efectivo 
para la supervivencia, por ejemplo, de la ciudad de Atenas, la más grande y rica de la 
península. En aquel momento Atenas, por iniciativa de un excelente político que 
responde al nombre de Temístocles, toma una decisión impactante: dejar la ciudad y 
refugiarse afuera, en la isla de en frente y en los barcos, con tal de que el adversario se 
encuentre en una posición complicada, desfavorable. De ahí resultaría la victoria naval 
de Salamina y la huida de la gran armada persa, que regresa perseguida por el ejército 
panhelénico vencedor. 

En este punto debería haber comenzado una guerra helénica contra Persia para 
liberar a los griegos de Asia, los esclavos del Gran Rey, pero la operación fracasa 
rápidamente a causa de la debilidad interna de la coalición panhelénica. En su interior 
nace en realidad un imperio, el imperio de Atenas para ser precisos, que Esparta no 
reconoce, y surge entonces un conflicto interno a Grecia que paraliza el gran plan de 
liberación de los griegos de Asia, arrastrando en cambio a las potencias continentales 
griegas a un conflicto autodestructivo. 

 
2 El modelo era: Asia igual a barbarie y esclavitud; Grecia igual a libertad e individuo. 



Luciano Canfora, Mediterráneo, una historia …                              La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 
   

 

                                                                                                                              Fuera de serie | 110  
 

 

Al comienzo de este choque las dos potencias rivales, a punto de iniciar un largo 
conflicto, piden ayuda a Persia. Aquí reside el otro aspecto real-político que 
mencionaba. 

Por tanto, por una parte está la narración, la historia sagrada del mundo griego 
—el eterno enemigo, el bárbaro al que derrotar, el reino de la esclavitud— y por otra 
está la centralidad efectiva del interlocutor extranjero en los equilibrios que se dan en 
el conflicto entre griegos. 

 
DE ORIENTE A OCCIDENTE, UNA HISTORIA DE CONFLICTOS. Hasta ahora nos hemos 
centrado en una zona reducida del Mediterráneo: ya sea Agamenón conduciendo a los 
aqueos para expugnar, después de diez años de asedio, la ciudad de Troya o ya sean 
las dos expediciones antigriegas dirigidas primero por Darío y después por Jerjes, nos 
hallamos de hecho en la región oriental. ¿Acaso las grandes potencias que se asomaron 
a aquella zona ignoraban a Occidente? ¿Fue una separación completa? Ciertamente, 
no. 

Todavía no hemos mencionado la que fue durante mucho tiempo (hasta bien 
entrado el siglo IV) la gran potencia occidental: Siracusa. Siracusa es una potencia tan 
consolidada que, cuando los griegos piden ayuda contra Persia, quiere asumir el 
liderazgo del conflicto. Está gobernada por tiranos, esto es, por personalidades fuertes 
que provienen de largas carreras militares de fortuna y que dominan una ciudad en 
permanente conflicto con otro mundo definido como “bárbaro” de acuerdo con los 
parámetros griegos: Cartago. 

Sicilia es, en aquel momento, mitad griega y mitad cartaginesa. Cartago, es 
decir, la Túnez de hoy, se encuentra a dos pasos y tiene objetivos imperialistas para 
toda la isla; por el contrario, los tiranos de Siracusa quieren liberar por completo a 
Sicilia de los cartagineses. 

El conflicto está en Oriente y en Occidente, pues; existen las grandes potencias 
en la Grecia continental —especialmente Atenas dominando los mares— y una gran 
potencia también marítima, Siracusa, en el Mediterráneo occidental. ¿Qué tipo de 
contrato se crea entre las dos partes? Se trata, sin duda, de una relación de tipo 
conflictivo. 

La gran expedición contra Siracusa que el historiador ateniense Tucídides relata 
en su obra, en dos libros de elevado carácter dramático, es solo el episodio mejor 
conocido del objetivo ateniense de atacar a Siracusa para extender a Occidente su 
propio dominio. Por otra parte, la colonización griega llegó al sur de Francia, Marsella, 
y las avanzadillas llegaron incluso a la costa meridional de España; así que los griegos 
eran muy conscientes de la realidad del Mediterráneo occidental. Pero en el plan 
estratégico, primero de Pericles y después de su sobrino Alcibíades, destacaba la idea 
de que era necesario atacar a Siracusa para ampliar el dominio marítimo, económico 
y comercial de Atenas a todo el Mediterráneo mediante una guerra contra la gran 
potencia occidental. 

El panorama es dramático y muy complejo, por lo que hay que comprender 
tanto el conflicto entre las dos realidades no griegas —Persia y Cartago— como la 
tensión entre griegos, entre las grandes potencias de la Hélade y de Sicilia, ambas en 
guerra. Lo que nos deja un cuadro definitivamente austero. 

En este universo, que se caracteriza por la pérdida constante de vidas humanas 
—una caída demográfica acentuada al final del siglo V a. de C. que continúa en el IV—
, en este escenario de decadencia y, en última instancia, de autodestrucción, se inserta 
aproximadamente en la mitad del siglo III la potencia de Roma, que interviene en el 
conflicto entre las potencias mediterráneas porque un gran soberano helenístico, 



Luciano Canfora, Mediterráneo, una historia …                              La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 
   

 

                                                                                                                              Fuera de serie | 111  
 

 

Pirro, el rey de Epiro, ayuda, sin éxito, a Tarento, una poderosa ciudad de la Magna 
Grecia con la que Roma está en guerra. 

Es la primera vez que se produce un choque entre una potencia emergente en 
Occidente, Roma, y el gran heredero de Alejandro Magno, puesto que Pirro es unos de 
los grandes monarcas que emergen de la fragmentación del imperio de Alejandro. 

El nombre de este meteorito de la historia de nuestro Mediterráneo, un hombre 
que vivió poco más de treinta años que sin embargo cambió la historia de su tiempo, 
nos obliga a detenernos para reflexionar sobre un problema al que los historiados 
romanos también tuvieron que enfrentarse. 

 
SI ALEJANDRO HUBIERA ATACADO A ROMA… Alejandro conquistó Oriente, llegó hasta el 
río Indo y helenizó Afganistán, Irán y Egipto, pasando por una etapa intermedia 
anterior al ataque a Darío. ¿Habría podido atacar a Occidente? En los tiempos de 
Augusto un gran historiador devoto del emperador, Tito Livio, del que se han 
conservado muchos libros, pero lamentablemente no los relativos a su historia 
contemporánea, se plantea este problema: ¿qué habría sucedido si Alejandro hubiera 
atacado a Roma? Es un tema de historia contrafactual: cuál habría sido el desarrollo 
de un acontecimiento que no ocurrió. 

Como decíamos antes, el choque contra Pirro representa, en cierto sentido, una 
especie menor de aquello que nunca sucedió, esto es, de un ataque eventual de 
Alejandro Magno a Occidente. La pregunta sigue teniendo sentido. 

Figura inquietante, demoníaca, exagerada en cada una de sus manifestaciones, 
así como en el modo dramático en que murió —su final desproporcionado desde todo 
punto de vista—, Alejandro transformó el mundo iraní y el mundo egipcio en una parte 
de la grecidad. Creó aquello que los historiadores modernos, del siglo XVIII en 
adelante, llaman el helenismo, esto es, la mezcolanza de una cultura inicial, la griega, 
con dos altas culturas antiguas, la persa aqueménida y la egipcia faraónica. Podríamos 
decir que, con el helenismo, Alejandro creó el mundo moderno. 

Roma aflora en la cultura convirtiéndose en una ciudad helenística. Así que 
Roma, a pesar de que no hubo un contacto directo, tiene un problema respecto a 
Alejandro. A aquella pregunta contrafactual Livio responde que Alejandro habría 
perdido porque tenían excelentes cónsules que hubieran ganado en el campo; no hay 
ningún problema, entonces. 

Esta pregunta recorre la civilización occidental durante mucho tiempo. Basta 
un solo ejemplo que me parece bastante significativo. 

En la Monarquía de Dante —un tratado de una eficacia tan extraordinaria que 
fue incluido en el Index Librorum Prohibitorum tan pronto como fue impreso, a 
comienzos del siglo XVI, por impresores protestantes— se sostiene la tesis de que el 
imperio, un imperio universal que tiene a Roma como epicentro, es la única forma 
política posible, aceptable. Este debería ser completamente independiente del poder 
eclesiástico, porque de otra manera se produciría una subordinación intolerable (y de 
ahí la razón de que el tratado fuera incluido, al final, en el Índice). 

En este marco, Dante cuenta como si se hubiera desarrollado a lo largo del 
tiempo la idea de un imperio que unificase el mundo, digamos, el Mediterráneo y la 
Europa franco-germánica. Algo que intentó Nino en los tiempos de los asirios; lo 
intentó Alejandro Magno… 

Dante se sirvió de las fuentes latinas, medievales o de la antigüedad tardía, 
Orosio y otros que se pasan por alto. Pero resulta curioso cómo conoce una versión 
original de la leyenda del encuentro o choque, omitido, entre Roma y Alejandro: que 
Roma habría aceptado, por así decirlo, someterse al gran soberano macedonio, pero 



Luciano Canfora, Mediterráneo, una historia …                              La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 
   

 

                                                                                                                              Fuera de serie | 112  
 

 

que cuando los embajadores romanos estaban a punto de llegar a Alejandro, él estaría 
ya muerto. 

No nos preguntamos cuáles pueden ser las fuentes que le sugirieron a Dante 
esas noticias ausentes en Livio (por mucho que él afirme: “como dice Livio”). Es 
importante, no obstante, ver cómo la problemática del Oriente griego, que podría 
haber invadido y sepultado la realidad romana, continúa en el tiempo hasta llegar a la 
reflexión sumamente original que Dante confía a su tratado más elaborado en prosa 
latina. 
 
ROMA UNIFICA EL MEDITERRÁNEO. Resulta evidente que, para el desarrollo de la 
potencia imperial romana, el enfrentamiento militar con la realidad que surge del 
imperio de Alejandro fue una etapa obligada. Podría decirse que Roma unificó por 
primera vez el Mediterráneo. 

Todos los experimentos y experiencias mencionados hasta ahora, aunque sea 
de manera sumaria, tienen un carácter divisorio: los griegos contra los persas, los 
griegos divididos entre sí, los griegos contra los cartagineses, Atenas contra Siracusa. 
Roma recompone esta realidad fragmentada: tanto la parte occidental, después de un 
largo conflicto, que dura prácticamente setenta y cinco años, contra Cartago, que le 
permite a Roma ocupar Cerdeña, Sicilia, la España meridional y la costa del norte de 
África; como luego Siria y Macedonia, que podía ser considerado el más grande y 
poderoso Estado helenístico tras la ruina del imperio de Alejandro. Por tanto, la 
unificación mediterránea tiene un protagonista en la historia conocida para nosotros 
y es precisamente el plan romano, desarrollado en una forma nueva respecto a los 
experimentos precedentes. 

La zona mediterránea oriental ya vio dos modelos imperiales anteriores al 
romano. Uno es, obviamente, el imperio ateniense, fundado en una alianza paritaria 
que se transforma enseguida en el dominio de una gran potencia sobre los aliados 
convertidos en súbditos. El fundamento de este imperio consiste en el pago de un 
tributo y en la imposición a las ciudades aliadas de un régimen político semejante al 
ateniense. El otro modelo, digamos, es el espartano, que no es un imperio estructurado 
formalmente como el ateniense, sino que se funda en la primacía militar, indiscutible, 
en la guerra terrestre. 

Roma introduce una estructura moderna —por lo que hay un centro de poder, 
que después de la guerra social consiste en Italia entera, desde el Po hacia abajo, junto 
a una serie de provincias estructuradas en un modo burocráticamente complejo— que 
está vinculada a la alternancia de los magistrados que ejercitan el poder en Roma y, 
una vez finalizado el cargo, han de cubrir de nuevo el puesto en la provincia, 
compensados por la explotación de las poblaciones sometidas y, al mismo tiempo, por 
la constante presencia militar. 

Así que el modelo de los imperios modernos, el imperio británico y el francés, 
es el imperio romano. Egipto se quedó fuera hasta el 31-30 a. C. 

Egipto es una realidad muy interesante. Es tanto el último de los reinos 
helenísticos como el más antiguo que existió antes de la empresa de Alejandro Magno. 
Estuvo gobernado por personalidades de diferentes naturalezas y virtudes, algunas 
escasas y otras geniales, de las cuales la última fue Cleopatra, una persona con un 
inteligente plan político que supo intervenir en las guerras civiles romanas con 
habilidad notable hasta el último acto, a saber: el error de cálculo al considerar a Marco 
Antonio un general mejor dispuesto que Octaviano. Lo que causó la pérdida de la 
autonomía de Egipto. Aquella valoración no sería del todo desacertada si no fuera 



Luciano Canfora, Mediterráneo, una historia …                              La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 
   

 

                                                                                                                              Fuera de serie | 113  
 

 

porque Octaviano tenía a su vez un óptimo general en la persona de Agripa, que acabó 
predominando en la batalla de Accio.  

Apiano de Alejandría, un historiador egipcio de los tiempos de Marco Aurelio 
—por tanto de un siglo y medio después— sigue llamando a los Ptolomeos, de los que 
Cleopatra era el último representante, “mis reyes”. Estamos a finales del siglo II d. C. 
Resulta un testimonio interesante porque adopta un elemento que permanece a 
menudo en la sombra: la realidad egipcia que es absorbida por el imperio influye en 
varios aspectos de la realeza imperial romana hasta tal punto que Augusto decide que 
aquella provincia es su propia responsabilidad. 

De hecho, Augusto separó el imperio en las provincias del prínceps y las 
provincias del senado; solamente las del prínceps tienen las legiones, algo que señala 
una gran diferencia. Egipto es suyo y resulta, en cierto sentido, el ojo de esta inmensa 
construcción. Alguno de los hombres que enviaría a gobernar Egipto, pensando que 
estaba en condiciones de convertirse en un soberano, perdió la cabeza y fue aniquilado. 
Egipto es la última adquisición, pero también la más inquietante y significativa desde 
el punto de vista cultural. 

¿Cuánto duró esta realidad? Cabalgamos entre los siglos y llegamos poco a poco 
a los nuestros. 

 
DOS ETAPAS DE UN CAMINO MILENARIO. Yo diría que hay dos etapas, en esta historia casi 
milenaria, que merecen recordarse y que se oponen entre sí. 

A finales del siglo III d. de C., tras una dura crisis que se prolonga por todo el 
imperio, una personalidad extraordinaria desde el punto de vista de la capacidad 
militar y política, sumamente desenvuelto desde el punto de vista de la insensibilidad 
al mundo cultural, Aureliano, en el cargo del 270 al 275, se encuentra ante la primera 
gran cesura del Mediterráneo, el reino de Palmira. 

Palmira —que recientemente regresó a los titulares debido a la destrucción 
operada por ISIS, un lugar de una importancia cultural, arqueológica e histórica 
extraordinaria— era, a finales del siglo III d. de C., la capital de un gran reino que 
estaba dirigido por una reina visionaria, Zenobia. Aprovechando la crisis del imperio 
romano, Zenobia creó una realidad alternativa, desde la península arábiga hasta Siria 
y Egipto, cuyo epicentro era Alejandría. 

Aureliano, quien en principio debía pactar con Zenobia, la traicionó y, 
atacándola en el campo de batalla en una guerra feroz, llegó a Alejandría y destruyó el 
palacio real que habría construido el propio Alejandro Magno, aunque probablemente 
fue construido por los primeros Ptolomeos. En este descomunal palacio, que equivalía 
a un barrio entero de la ciudad de Alejandría, estaban la Biblioteca y el Museo —joyas 
de la cultura helenística— que Aureliano arrasó hasta los mismísimos cimientos, 
reconquistando la unidad mediterránea bajo el signo de Roma. 

Se trata, si queremos, de un primer momento en que la crisis se vio superada 
tanto por la brutalidad de una guerra destructiva como por la recomposición de la 
unidad imperial. 

La otra etapa es, en cambio, la elección de Constantino —estamos ya en el siglo 
IV— de desplazar la capital llevando al Bósforo la segunda Roma. Comienza con él una 
fase histórica en que el Imperio cambia de naturaleza. Se cristianiza. La estructura 
política se mantiene, pero la cultura se transforma y con ello la escala de los valores. 

Es un proceso que desemboca de manera directa en la intolerancia religiosa: la 
imposición por parte de Teodosio del cristianismo como la religión del Estado 
(mientras que Constantino toleraba la diversidad religiosa). Teodosio deja a sus 
herederos el Imperio dividido en dos partes, la pars orientis y la pars occidentis. En 



Luciano Canfora, Mediterráneo, una historia …                              La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 
   

 

                                                                                                                              Fuera de serie | 114  
 

 

este punto el Mediterráneo se separa de nuevo en dos mundos que siguen dos caminos 
y dos historias diferentes. 

Paradójicamente, la más duradera es la pars orientis, ya que desde los tiempos 
de Teodosio hasta la toma de Constantinopla por los turcos en 1453 ha resistido el paso 
del tiempo durante mil años, una duración única en el ámbito de los imperios de los 
que tenemos noticia. La parte occidental, en cambio, sigue una evolución distinta por 
diferentes factores, incluida la responsabilidad de una clase dirigente senatorial que 
no es capaz de absorber el cristianismo, que siguió oponiéndose al poder imperial, 
contribuyendo a su desintegración. Así es como sigue otro camino que lleva a los reinos 
romanos bárbaros, o sea, a los Estados nacionales in nuce, que están en conflicto entre 
sí y que caracterizarán a nuestro Occidente a lo largo de la era moderna. 
 
LA VICTORIA DEL ISLAM. Esta fractura, prolongada en el tiempo, se encuentra con otra. 
La historia mediterránea se divide no en dos sino en tres partes, considerando un gran 
acontecimiento, esto es, el episodio histórico que determina la zona mediterránea de 
la que todavía hoy somos parte y testigo: la victoria del Islam. 

Hay un libro decisivo, que escribió el famoso y merecidamente célebre 
historiador belga Henri Pirenne, titulado Mahoma y Carlomagno,3 que gira en torno 
a un acontecimiento sumamente fértil desde el punto de vista de la comprensión 
histórica, esto es, la extraordinaria victoria del Islam, veloz e irresistible, capaz de 
conquistar progresivamente Siria, Palestina, Egipto, Libia, el Magreb y la España 
meridional. 

Un avance arrollador, en muy poco tiempo, divide el Mediterráneo en dos. La 
parte que nosotros llamamos el Mediterráneo meridional, la que está fuera de Europa, 
en la otra orilla del mar, se convierte en el epicentro de una nueva realidad con la que 
tiene que lidiar el Imperio bizantino por un lado y los reinos occidentales por otro. De 
hecho, para estos últimos el problema es aún más delicado porque, desde la España 
musulmana, la vía a Francia, al reino de los francos, es una vía inminente y 
amenazadora. 

Esa división parece natural para nosotros los modernos porque convivimos 
hace mucho con la idea de un Mediterráneo dividido en dos orillas que corresponden 
a dos religiones, a dos culturas, a dos mentalidades diferentes. Sin embargo, hay que 
reducir esta fractura. 

¿A qué se debe este gran éxito, que desborda una realidad aparentemente tan 
dura? El Islam es conquistador y fomenta un proselitismo irresistible que promete algo 
que la realidad imperial romana ya no está en condiciones de garantizar, como por 
ejemplo la libertad de los que trabajan la tierra: entregar la tierra a los que la ocupan. 

Así que el rápido avance que el Islam puede llevar a cabo resulta subversivo. 
Pero aquel mundo, el mundo en que Agustín, obispo de Hipona, fue un faro del 
pensamiento —se encontraba allí a dos pasos de Cartago—, el mundo del que proviene 
la dinastía africana que reinó en Roma, la de los Severos, no solo era parte del Imperio, 
sino que era la parte más culta. Cuando los árabes conquistan primero Damasco, 
después Jerusalén y luego Alejandría, le quitan al Imperio bizantino las provincias más 
avanzadas, llenas de libros, colmadas de cultura. 

Si se produjo una fisura, aquella confusión cultural por la que se habla de los 
“siglos oscuros” —solo en el siglo IX comienzan a copiarse los textos, a leerlos y 
entenderlos— se debe precisamente a este hecho. 

 
3 HENRI PIRENNE, Maometto e Carlomagno, Laterza, Roma, 2007 (Mahoma y Carlomagno, trad. de 
Esther Benítez, Alianza Editorial, Madrid, 2019). 



Luciano Canfora, Mediterráneo, una historia …                              La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 
   

 

                                                                                                                              Fuera de serie | 115  
 

 

Asimismo, no hay que olvidar que la conquista árabe se ha caracterizado por un 
proceso extraordinario de asimilación de la cultura griega. Se habla con justicia del 
helenismo como una mezcla greco-iraní, pero hay otro helenismo, el que el mundo 
árabe e islámico, crearía por asimilación de la cultura griega, sobre todo filosófico-
científica, pero también historiográfica. Hay rastros de todo ello, de los libros que se 
han conservado. Uno de los muchos que querría recordar tiene un título curioso, se 
llama El catálogo, en árabe Kitāb al-Fihrist. 

Se trata de un texto que escribió un bibliógrafo, un hombre que se encargaba de 
archivar los libros en Bagdad a comienzos del siglo X. El séptimo capítulo, demasiado 
largo, de aquel catálogo, estaba dedicado a los libros griegos que fueron traducidos al 
sirio o al árabe, y allí vemos cómo Hipócrates, Aristóteles y Galeno pasan a la cultura 
islámica gracias a esta inmensa obra de traducción. Resulta curioso advertir cómo 
Aristóteles regresa a Occidente. Es un camino mediterráneo, si queremos decirlo así, 
porque el griego se traduce al sirio y al árabe y del árabe al latín; por lo que Tomás de 
Aquino lee a Aristóteles en un latín que tal vez no proviene del griego de manera 
directa. Pero Tomás es único y construye la Summa Theologiae trabajando en un 
Aristóteles de tercera mano, que pasa por los árabes y, gracias a ellos, regresa a 
Occidente, por ejemplo, a la España meridional. 

Este marco de carácter dinámico sufre un gran trauma con la conquista turca 
en detrimento del Califato de Bagdad. Los historiadores árabes cuentan que el río 
Tigris se tiñó de negro por la cantidad de libros que los invasores tiraron en los ríos, 
arrasando la maravillosa joya cultural que era Bagdad, donde los traductores de todas 
las lenguas y en todas las lenguas trabajaban en la “Casa de la Sabiduría”. 

La ocupación turca representa una cesura histórica estremecedora que 
sustituye el dominio del Califato sobre el mundo mesopotámico y norteafricano y 
golpea al final el corazón del Imperio bizantino con la caída, en 1453, de 
Constantinopla. 

 
UNA HISTORIA LLENA DE CESURAS. Esta historia tiene, por así decirlo, un segundo 
tiempo. Es una historia que llega —como intentaba decir, si bien de manera sumaria— 
a una cesura, a una división. ¿Cuándo se propone de nuevo el intento por unificar esta 
realidad? 

Podría decirse que ya sucedió con el mito de la cruzada, que trataba de restituir 
la cristiandad entre los infieles. Aunque en realidad las cruzadas son una cuestión 
mucho más turbia y complicada. La cuarta cruzada, en lugar de dirigirse a Jerusalén, 
se desplaza a Constantinopla e interrumpe durante sesenta años la vida del imperio 
griego en Bizancio. 

Tras siglos de Europa dividida, desgarrada por las guerras de religión, nacen los 
imperios coloniales modernos para intentar llevar a cabo la reunificación del 
Mediterráneo mediante un avivamiento tardío de la realidad imperial romana. El 
proceso tiene una fecha de inicio noble: la expedición de Bonaparte a Egipto. 

Ataca al imperio otomano en el punto neurálgico. ¿Qué gran potencia se 
moviliza para aplastarlo? Inglaterra. La cual salva al Imperio otomano del ataque que 
el general Bonaparte le infligió con la idea de liberar a Grecia de la sujeción a Turquía. 

Pero el verdadero nacimiento de los imperios coloniales en la zona 
mediterránea es el desembargo francés en Argel en 1840. La conquista de Argelia es el 
origen de la parcelación del mundo mediterráneo entre Francia, que mira a la zona 
magrebí, e Inglaterra, que trata de apoderarse del Imperio otomano en Egipto y 
después en Sudán. Los dos imperios tendrán un momento de brusca colisión entre sí, 
el famoso incidente de Fachoda (1898) en que Francia está obligada a retirarse e 



Luciano Canfora, Mediterráneo, una historia …                              La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 
   

 

                                                                                                                              Fuera de serie | 116  
 

 

Inglaterra se establece, durante mucho tiempo, en Egipto y en Sudán con la intención 
permanente de penetrar en el débil cuerpo del Imperio otomano. 

1918 es otra fecha histórica debido a que señala el final de cuatro imperios. 
Colapsan, en un sentido prácticamente contemporáneo, el Imperio otomano, el 
Imperio austrohúngaro, el Imperio alemán y el Imperio ruso. Por ello, ese año puede 
considerarse el comienzo de la historia en la que todavía vivimos. 

La caída del Imperio otomano determina la mezcla radical de la geografía del 
Mediterráneo y constituye el epílogo de lo que durante décadas ha sido “la cuestión de 
Oriente”. 

El proceso de demolición de esta ruina, de esta herencia del pasado, tiene una 
doble cara. Por una parte, el impulso desde dentro hacia la modernización de la 
realidad arcaica del Imperio: el movimiento nacionalista de Kemal, un movimiento 
laico del que nace la Turquía moderna y del que se distancia la Turquía ultramoderna 
que vemos hoy operar en el modo como esbozaba al inicio. 

Por otra parte está la derrota militar de los imperios centrales a los que el 
Imperio otomano se vinculaba en la Gran Guerra de 1914 a 1918. Tan pronto como esta 
realidad se desmorona, las grandes potencias, Francia e Inglaterra, se reparten los 
pedazos y planifican sobre el mapa, con una regla, las fronteras de los Estados que 
nacen de su descomposición. ¿Por qué las fronteras de Irak o de Siria, son 
geométricamente perfectas? Porque son estados que se han trazado en abstracto, en 
un reparto exacto de los restos del Imperio otomano. 

Algo que no está exento de consecuencias. Esta operación, calculada en 1918, 
sienta las bases, en los años siguientes, de un fenómeno en el que todavía nos 
encontramos hoy y del que no vamos a salir indemnes. En toda esta historia existe un 
sujeto que sufre, un sujeto que dejamos al comienzo de nuestra narración: Grecia, que 
se encuentra en guerra con la recién nacida Turquía republicana cuando la guerra 
mundial ya ha terminado, abandonada a sí misma en este conflicto sin rumbo, origen 
del conflicto griego-turco, aún sin resolver. 

Pensemos en la situación de la isla de Chipre, dividida desde que Turquía quiere 
ocupar una parte. Grecia es la víctima de las grandes potencias occidentales. Lo fue 
cuando se impidió que Napoleón atacara el Imperio otomano y después de la 
Revolución, cuya liberación se debe a la lucha de los partisanos clefti, que lucharon a 
favor de la independencia y de la religión ortodoxa y en contra del dominio turco. 
Cuando finalmente tuvo lugar la Revolución, las potencias occidentales colocaron en 
el trono griego a personas de su confianza, soberanos elegidos por una casa real 
alemana. 

Esta historia, llena de altibajos, se prolonga hasta el momento en que, en pleno 
siglo XIX —otra etapa trágica de la historia griega en el centro del Mediterráneo—, 
después de una terrible lucha contra el invasor alemán y el invasor italiano, el 
movimiento de liberación griego combate a las tropas inglesas, situación que dura 
hasta el comienzo de los años 50. Se trata de una guerra civil espantosa, puesto que 
Grecia no estaba en condiciones de ejercer la autodeterminación. Las personas de 
cierta edad recordarán que solo a mediados de los años 60 se permitió que los griegos 
eligiesen un gobierno libremente, en un acto de autonomía: el primer gobierno del 
anciano Geórgios Papandréou. 

Al año siguiente se impusieron los Coroneles porque los griegos daban 
problemas y probablemente no les agradaba ser parte de ese pacto greco-turco-
yugoslavo al que los Estados Unidos los obligó para constituir un cordón que conectase 
el pacto atlántico con el pacto del sudeste asiático. 



Luciano Canfora, Mediterráneo, una historia …                              La torre del Virrey Nº 38, 2025/2 
   

 

                                                                                                                              Fuera de serie | 117  
 

 

De hecho, después de darse a sí mismos un gobierno, Grecia no estuvo dispuesta 
a permanecer en aquella jaula, y es en este contexto donde intervienen los Coroneles, 
que gobernaron larga y brutalmente con la bendición, una vez más, de algunas grandes 
potencias occidentales, no precisamente inocentes, como en este caso los Estados 
Unidos de América y sus servicios secretos. 
 
UN VIAJE A TRAVÉS DE LOS MILENIOS. Llegamos a la conclusión de nuestro viaje a través 
de los milenios. En este punto no deberíamos ignorar una etapa reciente, objeto ya de 
una retórica penetrante: el fenómeno de las “primaveras”. 

Se trata, de acuerdo con una visión idílica, de un momento feliz que llevaría a 
coronar, en cierto sentido, la reunificación del Mediterráneo en un espíritu de libertad. 
Aunque se haya expuesto de este modo, lamentablemente la realidad es muy distinta: 
sean las “primaveras” fruto de movimientos espontáneos o dirigidos, han caído 
demasiado pronto bajo el dominio de fuerzas más influyentes. Así que el escenario del 
Mediterráneo que se encuentra ante nuestros ojos — o mejor la parte del Mediterráneo 
que no pertenece a la Unión Europea— es en este momento un teatro de tensiones 
violentas, de conflictos inagotables, para los que las potencias occidentales se 
proponen hallar una solución después de haber producido las causas ellas mismas. 
Cuando observamos el mapa, basta con pasar desde el mundo más cercano a nosotros 
de Libia al mundo un poco más lejano de Siria. 

El episodio sirio resulta, en mi opinión, el más significativo, en tanto que 
enmascara en cierto sentido la retórica que padecemos en los últimos años. 

En el mundo mesopotámico —en Irak, en Siria, durante cierto tiempo también 
en Egipto— se desarrolló un movimiento laico conocido como Baaz, el socialismo 
árabe, que llevó al poder a las castas militares, esto es, a grupos dirigentes del ejército. 
Se trataba del sujeto político más moderno en esa sociedad, así como el más vulnerable 
a las ideologías externas. 

El gobierno de Siria es, en este momento, el último representante de esa 
realidad. Se describe como el gobierno de la tiranía, de la crueldad, y seguramente no 
es un gobierno agradable o sumiso, pero hoy podemos constatar, después de cuatro 
años de guerra civil a la fuerza, que las fuerzas que tratan de derrocar a ese régimen 
político laico están vinculadas al fundamentalismo extremo, el más brutal, del que 
todos nos proclamamos duros críticos y enemigos. 

Por lo que deberíamos tener la coherencia necesaria para recuperar la unidad 
laica de este tan desafortunado mar, tratando de mantener la objetividad incluso 
respecto a los regímenes políticos que enfangamos injustamente. 

 
Traducción de Antonio Fernández Díez 


