Lo fore del Virey
Revsto b estuckos culldies

39 (2026/1)

DEL MAGISTERIO FILOSOFICO A LA EDUCACION
INTEGRAL DE LA PERSONA: UNA CUESTION DE

CAPACITACION SENTIENTE

FROM PHILOSOPHICAL TEACHING TO INTEGRAL EDUCATION OF
THE PERSON: A MATTER OF SENTIENT CAPABILITY

DEVELOPMENT
ALFREDO ESTEVE MARTIN
Revisado por pares
Fecha de recepcion: 20/01/2025
Fecha de aceptacion: 6/03/2026
PALABRAS CLAVE: RESUMEN:

Docencia de la filosofia
Actitud filosoéfica
Capacitacion sentiente
Educacion integral
Sentir inteligente

KEYWORDS:

Teaching Philosophy
Philosophical attitude
Sentiente capability
development
Intergral education
Intelligent feeling

En este articulo se reflexiona sobre la especificidad de la docencia de la
filosofia, en la que prima la asuncién de lo que se conoce como una
actitud filos6fica, actitud que, lejos de ser meramente teorética, implica
una ineludible dimensién existencial. En este sentido se argumenta
como, partiendo de lo que supone esta actitud filoséfica vivida con
autenticidad, se puede extender a una educacion integral del estudiante,
entrando en juego dimensiones humanas que consideran a la persona
desde una perspectiva holistica. Para ello nos apoyaremos en el
magisterio de Xavier Zubiri. Se expondra su anélisis de lo que es la
dotacidn de las facultades en orden a una posibilitacion que ensanche el
horizonte vital y enriquezca la existencia.

ABSTRACT:

This article reflects on the specificity of teaching philosophy, in which
the assumption of what is known as a philosophical attitude prevails,
an attitude that, far from being merely theoretical, implies an
unavoidable existential dimension. In this sense, it is argued how,
starting from what this philosophical attitude, lived with authenticity,
supposes, can be extended to an integral education of the student,
bringing into play human dimensions that consider the person from a
holistic perspective. To do so, we will rely on the teaching of Xavier
Zubiri. We will present his analysis of the endowment of faculties in
order to open capabilities that broaden the vital horizon and enrich
existence.

1. INTRODUCCION. Durante la segunda mitad del siglo XX se hizo patente un interés
creciente en torno a como fundir la docencia de las distintas disciplinas académicas

QOB

Articulos | 1


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

A. Esteve Martin, Del magisterio filosofico ala. .. La torre del Virey 39 (2026/1)

con las teorias educativas que comenzaron a proliferar y a consolidarse en la época.:
Se partia de la base de que en la docencia de cualquier disciplina era oportuno
establecer un didlogo con las herramientas de trabajo que proporcionaba la pedagogia.
Y la filosofia no debia ser una excepcion: lejos de polarizaciones rechazables —como
son el ejercicio de la docencia filoséfica desestimando la pedagogia, asi como la
disolucidén de lo especificamente filosofico por pretender atender en exceso a aquella,?
era perfectamente asumible y recomendable una colaboracion fecunda.

Mas complicado era establecer en la practica ese fértil punto de equilibrio en el
caso de la filosofia. En este sentido el magisterio de Xavier Zubiri puede servirnos de
ayuda, un magisterio no muy afin a “modas pedagogicas”, pero del que no se puede
dudar respecto a su autenticidad y su valia. Veremos como, en su “Filosofia del
ejemplo”, explica que —en su opinion— lo que un estudiante de filosofia debe aprender
estd intimamente vinculado a dos puntos indispensables, a saber: “la idea del sujeto
humano de la educacion, y la idea de aquello para que se le va a educar”;3 cuestiones
que, por otra parte, deben resolverse a la luz de lo que consiste toda tarea pedagogica:
llevar al ser humano desde lo que “es” en un momento dado hasta lo que sus ocultas
posibilidades puedan “dar de si”. Este dar de si lo articulara Zubiri en torno a su
concepto de “capacitacion”, desde el cual se pueden abrir horizontes de dialogo, por
ejemplo, con la pedagogia de la admiracion de Alfonso Lopez Quintas,4 o con la
urdimbre afectiva de Juan Rof Carballo,5 algo que tan solo dejaré apuntado.

2. LA ESPECIFICIDAD DE LA DOCENCIA FILOSOFICA. Responder a la pregunta de qué nos
gustaria —como docentes de filosofia— que aprendiera un estudiante no es sencillo. Y
sin embargo es fundamental —a mi modo de ver— que todo docente la tenga presente
en su ejercicio. Para responderla hace falta considerar no pocos factores, entre los
cuales destacarian dos: el propio estudiante y los objetivos especificos de la filosofia.
Porque aprender filosofia no se trata de una mera recepcion pasiva de determinados
contenidos, sino de su asimilaciéon activa e integradora fruto del pensamiento, del
didlogo y del encuentro, todo lo cual revierte en la propia vida. Y ello no lo puede
provocar solo el docente, sino que es preciso contar con la “colaboracién” del
estudiante, independientemente de que haya que acompanarle en la adquisicion de
dicha actitud yendo més alla de lo meramente académico. De lo que se trata es de
provocar en él el nacimiento de esa actitud diversa que podriamos denominar
filosofica. Cabria situar por aqui el objetivo fundamental de la filosofia. Si asi fuera, la
docencia pondria en contacto al estudiante con la filosofia desde “dentro”, y no “desde
fuera”, epidérmica o instrumentalmente. Y no se limitaria solo a una “capacidad
conceptualizadora”, sino que ayudaria al educando a gestionar aquellas situaciones en
que se encuentre con realidades que no puedan ser acotadas mediante datos.®

En este sentido, el magisterio de Zubiri muy bien puede sernos de utilidad. Si la
filosofia es un “conocimiento que busca”, Zubiri nos abre un nuevo horizonte de

IMARC. PALLARES PIQUER y OSCAR CHIVA BARTOLL, ‘La teoria de la educacion desde la filosofia de Xavier
Zubiri’, Opcién 82 (2017), pp. 91-113, p. 92.

2[L,uis ENRIQUE Ruiz LOPEZ, ‘Hacia una didactica de la filosofia con base en Zubiri’, Anélisis 25 (1988),
pp. 287-304, p. 287.

3 XAVIER ZUBIRI, ‘Filosofia del ejemplo’, Revista de Pedagogia 55 (1926), pp. 289-295, p. 289.
4ALFONSO LOPEZ QUINTAS, ‘La pedagogia de la admiracion y su fecundidad educativa’, Red Informética
de la Iglesia en América Latina (RIIAL), https://www.riial.org/espacios/dpersona doc3pa.pdf.

5JUAN ROF CARBALLO, Urdimbre afectiva y enfermedad, Asociacidon Gallega de Psiquiatria, Lugo, 1999.
6SMIGUEL RUMAYOR FERNANDEZ, ‘Actualidad educativa del personalismo de Xavier Zubiri’, Estudios
sobre Educacién 21 (2011), pp. 83-100, p. 84.

Articulos | 2


https://www.riial.org/espacios/dpersona%20doc3pa.pdf

A. Esteve Martin, Del magisterio filosofico ala. .. La torre del Virey 39 (2026/1)

libertad para el pensar.” Porque, efectivamente, nos propone buscar lo especifico de la
filosofia en esa otra direccion, hacia eso “otro” mas radical y fecundo, y que €l articula
alrededor de tres esferas: un saber acerca de las cosas, una orientaciéon para el mundo
y un modo de vida.8 No podemos orientarnos en la vida sin una idea de la realidad y
de sus distintos ambitos, asi como de su influencia en nuestras vidas y por ende en
nuestros comportamientos. El saber de las cosas no es un fin en si mismo, sino que se
debe a una orientacién existencial que revierte sobre nuestro vivir. Lo que la filosofia
deberia procurar es poner en contacto al estudiante con lo especificamente propio del
gjercicio filosofico, y capacitarlo segin las posibilidades intrinsecas al mismo con la
vista puesta en las repercusiones que pueda tener en su propia experiencia vital (tanto
individual como social). Se percibe aqui como Zubiri se alinea con el magisterio de
Ortega y Gasset en referencia a la relevancia que poseia en este el problema de la vida,
y la necesidad de afrontarlo desde las mejores condiciones.9

3. EL MAGISTERIO DE ZUBIRI. A pesar de su ya no corta distancia en el tiempo, el
pensamiento zubiriano sigue siendo de actualidad, incluso en tiempos de posverdad. 1
En su magisterio van de la mano el filosofar con una reflexién sobre lo que sea la
filosofia,t en una suerte de autenticidad que no ha pasado desapercibida: “que en
Xavier Zubiri encontramos al filésofo integro y cabal es algo que no resiste seriamente
el menor atisbo de duda, como testimonian quienes han tenido la fortuna de mantener
con él una estrecha relacion”.:2 Si hay algo que destacan sus discipulos mas directos
(José Luis Aranguren, JuliAn Marias, Ignacio Ellacuria, Diego Gracia...) es la fuerte
impresion que dejo en sus vidas, no solo como filésofo sino también como persona;
era capaz de llevar la relacidon con sus estudiantes mas alla de los ambitos filoséficos
para extenderla a los de la vida en general, llevando las relaciones académicas a
auténticas relaciones de amistad, desde la sencillez y cotidianeidad. Zubiri tenia una
habilidad especial para sumergir al estudiante en el “elemento filos6fico”, sin
advertirle previamente, sin “ponerle las cosas faciles”, lo que propiciaba una
inesperada experiencia intelectual no exenta de una buena dosis de esfuerzo personal.
A decir de Julidn Marias, era la técnica de la inmersion la cual, o ahuyentaba a los que
no tenian verdadera vocacion filosofica, o dejaba en los afortunados el poso de lo que
era auténticamente esta disciplina, asi como un profundo respeto por ella,
convirtiéndose en definitiva en una puerta de acceso vocacional a la misma.

Zubiri consideraba la docencia de la filosofia como una exigencia derivada de la
actitud auténticamente filosofica, gracias a la cual se propiciaba un enfrentamiento
creativo y original a los distintos problemas. Este esfuerzo le exigi6 una entrega vital
global, la cual puso a disposicion de estudiantes y oyentes mediante una capacidad
comunicativa acompanada de esa especie de rigor ascético que suele acompafar a los
grandes creadores. El mismo Diego Gracia!3 nos describe algunas categorias

7MARC PALLARES PIQUER Y OSCAR CHIVA BARTOLL, ‘La teoria de la educacién’, p. 98.

SALFEDO ESTEVE, ‘La fundamentacién zubiriana de la pedagogia de Lopez Quintas’, Quaderns de
filosofia, vol. IV, 1 (2017), pp. 47-55, P- 49.

9 GUILLEM TURRO ORTEGA Y MIQUEL SEGURO MENDLEWICZ, ‘La vida como proyecto y sentido’,
Pensamiento. Revista de Investigacion e Informacion Filoséfica, 76(291) (2020), pp. 1124-1128.
10JUAN DIEGO HERNANDEZ ALBARRACIN, SHEILA PARRA GOMEZ Y MARC PALLARES PIQUER, ‘Educar en la
verdad en tiempos de posverdad desde Zubiri: una propuesta para la teoria de la educacion’, Apeiron.
Estudios de filosofia 18 (2023), pp. 305-324.

UJLDEFONSO MURILLO, ‘Método filoséfico y método cientifico en Xavier Zubiri’, Cuadernos Salmantinos
de Filosofia 40 (2013), pp. 659-671, p. 660.

12JOSE ANTONIO MARTINEZ, ‘Xavier Zubiri y su esbozo de educacién intelectual’, Andlisis 25 (1988), pp.
137-156, p. 137.

13DIEGO GRACIA, El poder de lo real. Leyendo a Zubiri, Triacastela, Madrid, 2017, pp. 177-211.

Articdos | 3



A. Esteve Martin, Del magisterio filosofico ala. .. La torre del Virey 39 (2026/1)

identificables en la actitud filos6fica de Zubiri, tales como su pasiéon por la verdad y el
afan de radicalidad, serenidad de 4nimo con espacios para la soledad y la reflexion,
una profunda y rica vida interior, y consciencia de la necesidad de una transformacion
personal, asi como de la propia limitacion sometiendo su pensamiento a un continuo
debate dialégico y critico.

Todo ello nos lleva a considerar que la docencia filosofica no se puede dejar al
margen de un contexto vocacional, consecuencia del cual se adopta un modo concreto
de filosofar y de tratar a estudiantes y oyentes, y cuyo resultado no hay que buscarlo
unicamente en el hecho de que los estudiantes puedan conocer mejor los contenidos
de la disciplina, sino sobre todo en los efectos que este aprendizaje precipite en sus
propias vidas, algo para lo cual es preciso transitar mas alla de la mera comunicacion
de contenidos, y descender a la creacion de una relacién mas intensa y profunda.4

A) MAS ALLA DE LA INTELIGENCIA Y LA VOLUNTAD. Los objetivos especificos de la filosofia
que nos mostraba Zubiri (un saber acerca de las cosas, una orientacion para el mundo
y un modo de vida) él mismo los resume en uno solo: saber estar en la realidad.
Mientras que en el resto de seres vivos este saber es algo dado, en el caso de la especie
humana se erige en un problema. Lo especificamente humano —segin su
perspectiva— es estar en la realidad sin vivir sujeto a unas estructuras que de algiun
modo determinen nuestro comportamiento sino que nuestro modo de estar en la
realidad es constitutivamente abierto, inespecifico. La facultad que nos permite
desenvolvernos en este sentido es la inteligencia, entendida en una perspectiva mas
primaria que la que le podamos dar hoy en dia; no se trata de una inteligencia
meramente especulativa o concipiente sino de una inteligencia intimamente vinculada
a la sensibilidad, sentiente. Tanto es asi que para Zubiri no se trata de dos facultades
—Ila inteligencia y el sentir— que se unen (todo lo intimamente que se quiera) sino de
una Unica facultad: la “inteligencia sentiente” o el “sentir inteligente”.

La inteligencia humana siente la realidad. No esuna inteligencia que comienza por
concebir y juzgar lo sentido. La filosofia ha contrapuesto sentir e inteligir fijandose
solamente en el contenido de ciertos actos. Pero ha resbalado sobre la formalidad. Y
aqui es donde inteligir y sentir no solo no se oponen sino que, pese a su esencial
irreductibilidad, constituyen una sola estructura, una misma estructura que segin por
donde se mire debe llamarse inteligencia sentiente o sentir intelectivo. Gracias a ello, el
hombre queda irremisiblemente retenido en y por la realidad: queda en ella sabiendo
de ella. Sabiendo équé? Algo, muy poco, de lo que es real. Pero, sin embargo, retenido

constitutivamente en la realidad. ¢Como? Es el gran problema humano: saber estar en
la realidad.®

Desde este punto de partida lo que tiene que hacer el ser humano —que en
definitiva es en lo que consiste su vida intelectual en la que adquiere carta de
naturaleza el ejercicio filos6fico— es clarificar la situacion en que él mismo se
encuentra en la realidad. El ser humano es el inico ser vivo consciente de su estar en
ella,1¢ y lo es gracias a la inteligencia sentiente; lo que para el resto de animales es una
situacion dada y no consciente (estar en la realidad segin su especificidad particular)

14RAFAEL ARGULLOL Y TAMARA DJERMANOVIC, ‘La filosofia, arte del pensar’, Razon y fe 1408 (2016), pp.
107-119, p. 114.

15X AVIER ZUBIRI, Inteligencia y razén, Alianza Editorial & Fundaciéon Xavier Zubiri, Madrid, 1983, pp.
351-352.

16Sin entrar en el debate de la posible conciencia animal, tal y como defienden algunos autores en una
reciente declaracidon colectiva: KRISTIN ANDREWS, JONATHAN BIRCH, JOZEF SEBO Y TYLER SIMS,
‘Background to the New York Declaration on Animal Consciousness’, 2024,
https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/declaration; ni tampoco de qué se entienda como
conciencia en cuanto tal.

Articdos | 4


https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/declaration

A. Esteve Martin, Del magisterio filosofico ala. .. La torre del Virey 39 (2026/1)

en el caso del ser humano es una situacién problematica precisamente por su
inteligencia. En realidad, se trata del problema radical que ha de resolver
sencillamente para vivir, y que segun resuelva provocara que su vida devenga segtin
un camino u otro. Y es que el ser humano posee un modo de ser diverso al de cualquier
otra realidad: el ser humano es “de suyo” suyo, es persona. A su entender, la materia
inerte es de alguna manera lo que es; la materia viva, cualquier organismo, es lo que
va a ser en virtud de lo que le pasa y de su conducta, es decir, es duplicativo; y, a
diferencia de cualquier otro organismo, el ser humano es reduplicativo, pues le
compete como tal definir su modo inespecifico de ser.”

Desde el momento en que el ser humano se sabe formando parte de la realidad,
ocurre algo asi como que la inteligencia ha de entrar en si misma para investigar no
unicamente “la” realidad sino también “su” propia realidad, proceso desde el cual
podra atender a los problemas radicales (ser, mundo y vida).!8 Pero este proceso no es
unicamente intelectivo sino a la vez sentiente. El sentir adquiere asi una relevancia
fundamental en tanto que nos posibilita nuevas modalidades de inteleccion, lo que
pone de manifiesto la importancia y la urgencia de una “pedagogia del sentir”: “Desde
la inteligencia sentiente zubiriana tendriamos que decir que en sentido estricto la
inteligencia humana no es miltiple, sino “una”, con “modos multiples” de desplegarse
en su modo de inteleccion y comprension de la realidad y que esta multiplicidad tiene
su sillar en el unitario abanico del sentir inteligente”.19 Con la dimension sentiente de
la inteligencia se trata de reivindicar la deuda que la inteligencia meramente
concipiente tiene con lo corporal, con lo biol6gico, con lo fisiologico, todo lo cual forma
parte intrinseca también de nuestro ser personal. Lo sentiente tiene que ver con el
modo radical en que el ser humano esté arraigado en la realidad, en virtud de lo cual
cobra relevancia el impulso noérgico de la impresion de realidad, introduciéndonos en
un dinamismo intelectivo que se convierte en “marcha”, en el seno de lo cual la
conceptuacion es un momento ulterior.20 Estamos instalados fisicamente en la
realidad. Zubiri nos invita a profundizar en qué haya en la inteligencia que subyazca a
su dimension logica o cognitiva, partiendo del hecho de que ya en su mismo ejercicio
segun las modalizaciones ulteriores (logos, razéon y comprension) se dejan entrever
voluntad, interés, desidia o rebeldia, todo lo cual excede su uso concipiente.>2t

Caer en la cuenta de todo ello implica superar el modo natural de estar en la
realidad, inicialmente exteriorizado, enderezado hacia una relacién instrumental con
las cosas. Y es aqui adéonde habria que buscar el objetivo propio de la filosofia que la
distingue del resto de disciplinas del conocimiento: que su finalidad propia es provocar
una “conversion” de la persona (del estudiante) para que, partiendo de su experiencia
filosofica, pueda adquirir una actitud diferente (filosofica), que revierta en un modo
de vida que le posibilite dar una solucion auténtica y profunda al problema radical que
es todo vivir. Algo que no es primariamente conceptual —insisto— sino sentiente,
independientemente de que luego se pueda expresar conceptualmente. Esto explica

17X AVIER ZUBIRI, Ciencia y Realidad (1945-1946), Alianza Editorial & Fundacién Xavier Zubiri, Madrid,
2020, p. 592; BLANCA CASTILLA DE CORTAZAR, ‘La persona desde el punto de vista trascendental’, Studia
Poliana 17 (2015), p. 86.

18XAVIER ZUBIRI, Naturaleza, historia, Dios, Alianza Editorial & Fundacién Xavier Zubiri, Madrid,
2007, pp. 51-52; M. RUMAYOR FERNANDEZ, ‘Actualidad educativa del personalismo de Xavier Zubiri’, p.
88.

YFIDELIGNO NINO, ‘Una educacién para saber estar en la realidad’, en G. Marquinez y F. Nifo,
Introduccion a la filosofia de Xavier Zubiri, El baho, Bogot4, D.C., 2009, pp. 129-144, p. 136.

20M. RUMAYOR FERNANDEZ, ‘Actualidad educativa personalismo de Xavier Zubiri’, p. 85.

21JESUS CONILL, ‘El vigor de la razéon experiencial en una época de incertidumbre’, Cuadernos
Salmantinos de Filosofia 51 (2024), pp. 271-292, p. 280.

Articdos | 5



A. Esteve Martin, Del magisterio filosofico ala. .. La torre del Virey 39 (2026/1)

como una ausencia de la filosofia en los &mbitos escolares y universitarios puede
convertirse en algo dramatico para una sociedad, alejando a la racionalidad humana
de la resolucion de la problematica que es su existencia.22 El fil6sofo es una puerta
abierta a otro modo de vida posible, motivado fundamentalmente por su voluntad de
“verdad real”. Solo buscando el fundamento real de las cosas podremos acceder a
nuestro propio fundamento; y esta tarea radical no puede ser eclipsada en nuestra
vida. Nuestra tarea pasa por “des-eclipsarla”. Esta es la tarea propia del ejercicio
filosofico, y por aqui hay que comenzar el magisterio filoso6fico.

B) SOBRE LA ACTITUD FILOSOFICA. La vida del fil6sofo lleva asociada una actitud, que
quiza sea su tesoro mas preciado, porque en la docencia filosofica la experiencia
personal es fundamental. Lejos de una vida academicista, la vida filoso6fica es una vida
vivida en primera persona, para la cual el problema radical de su existencia se erige en
guia de reflexion, en faro que ilumina su trabajo cotidiano. Asi, filosofar pasa por una
transformacion personal que nos convierte en “buscadores de verdad” en sentido
amplio, esfuerzo que no puede hacer nadie por nosotros, una tarea que no podemos
evadir so pena de convertirnos en meros eruditos.

Hay dos ingredientes esenciales de los que Zubiri se hace eco. Uno de ellos es el
del “silencio”. Comentaba mas arriba la necesidad de ese esfuerzo por el cual la
inteligencia se introducia en si misma, y para dicha tarea es companero de viaje
inevitable el silencio. No se trata de un silencio solipsista, sino de la creaciéon de un
ambito que posibilite al ser humano el encuentro real consigo mismo y por ende con
los demas y con las cosas. Porque es en nuestro interior donde han de resonar los
interrogantes ultimos de nuestra existencia; mucho antes de las palabras y de los
conceptos, se trata de un resonar que se siente en las entrafas de nuestro ser, y que
nos pone en contacto con la existencia de la realidad en sentido amplio y con la
problemaética tarea filosofica de articularla intelectualmente. Es una soledad que no
solo no nos aisla, sino que es condicién de posibilidad para poder aprehender la
realidad en su mas intima esencia, porque abrimos el acceso a la propia realidad desde
nuestra hondura mas intima y profunda, mas alla de las imagenes y de las palabras,
antesala de un encuentro auténtico. El silencio nos sumerge antepredicativamente en
los grandes problemas de la existencia, experienciando una problematicidad que es
precisamente la que se trata de conceptuar intelectualmente. El segundo ingrediente
es el “ejemplo”, “instrumento supremo de cultura”.23 No puede ejercerse, ya no la
docencia, sino la tarea filosofica, si no va acompainada de esta entrega total al gran
problema filos6fico que es la comprension de la propia existencia y de la realidad. Solo
cuando conscientemente se adopte esta actitud de la busqueda de verdad (“voluntad
de verdad”) se estara ejerciendo auténtica y honestamente el ejercicio filoséfico, y por
ende podra ser transmitido en cualquier situaciéon, también en la docencia. La filosofia
dejara de ser una mera dedicacion para convertirse en una actitud que permea todas
las acciones del docente, ya que no podra desprenderse de dicha btsqueda, sino que
se sentira arrastrado en todo momento por la “verdad real”. Y fruto de dicho esfuerzo
se podran ir aprehendiendo paulatinamente capas o estratos cada vez mas profundos
de larealidad (asi como de nosotros mismos), que inicialmente se encontraban velados
y pasaban inadvertidos. La filosofia es un abrirse paso hacia afuera y hacia adentro,
descubriendo nuevos problemas, sin dejar de caminar.

Solo cuando el filésofo ha hecho suya toda esta problemaética y la haya asumido
en silencio y soledad, abandonard aquellas posturas “profesionalistas” y

22M. RUMAYOR FERNANDEZ, ‘Actualidad educativa personalismo de Xavier Zubiri’, p. 88.
23X. ZUBIRI, ‘Filosofia del ejemplo’, p. 295.

Articdos | 6



A. Esteve Martin, Del magisterio filosofico ala. .. La torre del Virey 39 (2026/1)

“academicistas” para filosofar, fruto de su nuevo estatus intelectual y sobre todo vital,
que transmitira a los demas. Porque, con Rumayor Fernandez, entendemos que “la
transformacion personal que realiza un educador sobre su educando no se produce
por medio de la eficiencia fisica de sus acciones, sino de la formalidad de su propio ser
personal como proyectdndose realmente sobre la realidad educativa del alumno”.24 No
se duda de la dificultad de esta tarea dada la limitacion de la razon, pero ello no
significa debilidad, sino mas bien una toma de conciencia de que es camino seguro
hacia las cosas, hacia la realidad.2s Porque esta pretendida “debilidad” de la razén
quiza se erija en su mayor fortaleza, asumiendo que se trata de una razéon “impura”,
sentiente, vital, historica, narrativa, experiencial, de modo que esas “impurezas” de la
razon no suponen “lo otro” de la razén, sino que son dimensiones ineludibles que la
constituyen como tal.26

El silencio y el ejemplo vividos se expresan en la vida filoséfica, generando un
espiritu de confianza, resonador y acogedor —como ya viera Ortega—27 indispensable
para una transmision adecuada de ese saber filosofico que solo puede ser comunicado
auna con la propia experiencia vital del que intenta salvar de modo auténtico su propia
vida, y que en ocasiones cristaliza en relaciones de auténtica amistad. De esta manera,
el propio ejercicio docente reverbera por doquier consiguiendo asi interesantes
posibilidades educativas. No se trata de ser filésofo o docente, sino de ser filosofo-
docente; écabe otra posibilidad? De lo que se trata en definitiva es de hacer obras de
amor “poiético” con nuestros estudiantes: “Hay que hacer obras de amor, obras de
arte; no hay mas genio que el genio poético”, le dira Menaguti a Apolodoro.238 Y,
parafraseando a don Miguel, podemos decir que los grandes amores (o los grandes
docentes) tienen por fin producir grandes obras poéticas (grandes filosofos): ¢por qué
no hacer del amor mismo pedagogia?, ¢por qué no hacer de la docencia misma
filosofia?

C) CUESTION DE CAPACITACION SENTIENTE. A la luz del pensamiento zubiriano, el
gjercicio de la filosofia esta vinculado a una conversién, a una transformaciéon que
incluye a toda la persona que es, lo que esta inexorablemente unido a la configuracion
de nuestra sustantividad humana. En la vida de cada cual esta tarea siempre parte de
un presente, en el que se actualiza un pasado y que se proyecta hacia un futuro. Un
futuro que no es algo abstracto, sino que se encuentra determinado por aquellas
posibilidades de que dispongamos. No todo futuro es posible para una persona: un
futuro que no esté posibilitado no es futuro estrictamente hablando. Solo podemos
realizar aquellos proyectos vitales que se ajustan a nuestra propia realidad a una con
la realidad de las cosas. En este sentido, un individuo con mas posibilidades tendra
mas perspectivas y mas garantias de conseguir sus proyectos.

La cuestion subsiguiente es averiguar como va adquiriendo cada individuo esas
enriquecedoras posibilidades que le van a permitir erigirse en autor de su propia vida,
y a la vez le van a permitir establecer vinculos més amplios e intimos con la realidad.
Porque es un hecho que no todos poseemos las mismas posibilidades, ya no por
diferencias culturales, sociales o historicas, sino también personales. Este desarrollo
lo articula Zubiri alrededor no tanto de potencias y facultades, como de capacidades.
Cada ser humano, a pesar de compartir las mismas potencias y facultades con el resto

24M. RUMAYOR FERNANDEZ, ‘Actualidad educativa personalismo de Xavier Zubiri’, p. 89.
25], MURILLO, ‘Método filoséfico y método cientifico en Xavier Zubiri’, p. 671.

26J. CONILL, ‘El vigor de la razon experiencial en una época de incertidumbre”, p. 273.

271.. ENRIQUE RU1z LOPEZ, ‘Hacia una didactica’, p. 301.

28MIGUEL UNAMUNO, Amor y pedagogia, Club Internacional del libro, Madrid, 1994, p. 86.

Articdlos | 7



A. Esteve Martin, Del magisterio filosofico ala. .. La torre del Virey 39 (2026/1)

de personas en tanto que miembros de la especie humana, no posee de facto las
mismas posibilidades de acciéon: “Con las mismas potencias y facultades el hombre, en
el curso de su propia biografia y en el curso entero de la historia, puede poseer
posibilidades muy distintas”.29

¢De qué depende dicha variabilidad? Todo ser humano nace con unas potencias
y facultades que, si bien le son dadas inicialmente con su nacimiento, seran
amplificadas o no en el seno de su contexto vital, correspondiéndole también a él
desarrollarlas (mejor o peor), resultado de todo lo cual contara con mejores o peores
posibilidades en su existencia. Todo ser vivo crece: las plantas, los animales y también
nosotros, las personas; y nosotros tenemos la necesidad de saber como hemos de
hacerlo, espacio en el que emerge nuestra libertad y nuestra creatividad. La vida
humana no se reduce al ejercicio de las potencias o facultades, sino que necesita, junto
con ello, generarse posibilidades a fin de actuar con mayor eficacia y sentido.3°
Entramos asi en el ambito de la educacion ya no estrictamente filoséfica, sino integral
de la persona, mas alla de lo fisico y de lo moral, en el que cobra carta de naturaleza la
“razon experiencial”, base de lo que la persona puede hacer de si misma.3! Una tarea
educativa que tiene que atender a los procesos que canalizan su realizabilidad, siempre
alaluz de que se trata de una tarea personal que debe ser leida y ejecutada en el marco
de sus circunstancias, a la luz de una razon estética de la creatividad.32

Porque no todos los individuos poseen las facultades igualmente facultadas,
sino que cada uno, fruto de su devenir personal, las poseera en distinto grado, “a su
manera”, es decir, estara mejor o peor “dotado”: la dotaciéon de una facultad tiene que
ver con su caracter de principio de posibilidad. Y asi, una facultad puede estar mejor o
peor dotada, segin la biografia de cada individuo. Las dotes presentan una doble
dimension.33 Por un lado, una dimension operativa segun la cual la facultad es dotada
por el mero uso de la facultad, y es ejercida en el mismo plano. Segin esta dimension,
la dote operativa puede denominarse “disposicion”. Por el otro, una dimensiéon mas
profunda, que tiene que ver no tanto con el mero ejercicio de una facultad como con
su propio caracter real en tanto que principio de posibilitaciéon. En este sentido, ya no
son dotes operativas sino constitutivas, pues pasan a formar parte de nuestras
potencias y facultades en tanto que posibilitantes. Esta dimensién constitutiva de la
dote es estrictamente “capacidad”: “Capacidad es la potencia y la facultad en cuanto
principio mas o menos rico de posibilitaciéon”. No se trata de que pueda hacer tales
cosas con una facultad, sino como sitio en mi vida todas las posibilidades que me
brinda tal disposicion; con una misma disposicion se pueden hacer muchas cosas, y
no todas ellas son igualmente posibilitantes. Un asunto es poder hacer algo, y otro muy
distinto es qué posibilidades me abre o me cierra eso que puedo hacer.

Surge la pregunta de coémo se adquieren las dotes, porque no todo individuo
posee sus potencias y facultades igualmente dotadas. La respuesta zubiriana pasa por
el fendmeno de “naturalizacion por apropiacion”, en la que hay una dimension
experiencial relevante: cuando nos apropiamos una posibilidad y la mantenemos en el
tiempo, se sufre un proceso de naturalizacion segun el cual dicha posibilidad pasa a
formar parte de nuestros habitos de vida. La facultad pasa asi a estar mejor capacitada.
Estas capacidades en tanto que apropiadas no son inmodificables sino que, del mismo

29X AVIER ZUBIRI, Tres dimensiones del ser humano: individual, social, histérica, Alianza Editorial &
Fundacion Xavier Zubiri, Madrid, 2006, pp. 95-96.

30 ALFONSO LOPEZ QUINTAS, ‘Como educar en etica por via de descubrimiento’, Edetania 51 (2017), pp.
27-43, p. 32.

31]. COl\II)ILL, ‘El vigor de la razon experiencial en una época de incertidumbre’, p. 278.

32ALFONSO LOPEZ QUINTAS, Estética de la creatividad, Rialp, Madrid, 1998.

33A. ESTEVE, ‘La fundamentacion zubiriana de la pedagogia de Lopez Quintas’, pp. 51-52.

Articuos | &



A. Esteve Martin, Del magisterio filosofico ala. .. La torre del Virey 39 (2026/1)

modo que se pueden adquirir o no, también se pueden mantener en el tiempo o no,
todo lo cual puede ocurrir de modo consciente o no consciente, a la luz de los procesos
de socializacion del individuo.

Todos estos procesos, mas alla de su dimensidén pedagogica o psicoldgica,
adquieren en Zubiri una dimension fisioldgica. No en vano, durante la década de los
cuarenta y de los cincuenta del siglo pasado dedic6 no pocos esfuerzos a estudiar como,
a partir de nuestra dimension biologica surgian filogenética y ontogenéticamente las
facultades superiores especificamente humanas, tal y como puso de manifiesto en
algunos de sus cursos como, por ejemplo, Ciencia y realidad, y el aan inédito Cuerpo
y alma.34 Pero no solo fisiologica, sino que también adquieren en Zubiri una
dimension ética y sobre todo metafisica, en la medida en que afectan a nuestra forma
y modo de realidad, a la configuracion sustantiva de nuestra esencia humana
individual: “Toda antropologia se funda en tltimas en una metafisica, porque el
hombre es una forma y modo de realidad”.35 Asi, independientemente de nuestra
constitucion genética, nuestras posibilidades en un momento dado tienen que ver con
como seamos como forma y modo de realidad, lo cual pende de lo que nos brinde la
sociedad, por un lado y, por el otro, de como nos hayamos capacitado para poder
aprovechar mejor o peor las posibilidades que nos brindan en su ejercicio las
facultades asi dotadas.

Las capacidades son para Zubiri, pues, no posibilidades en si, sino principios de
posibilitacion; es decir, aquello que nos va a permitir generar las posibilidades con las
que vamos a desplegar nuestras vidas segiin nos vayamos encontrando con distintas
situaciones y en distintos entornos. Y ello segtin un proceso ciclico, porque aquellas
posibilidades por las que optemos y aquello que hagamos con ellas revertiran a su vez
en la configuracion de nuestra propia sustantividads® y, si se da el caso, podemos
apropiarnoslas y configurar estratos profundos de nuestra personeidad convirtiéndose
en nuevas capacidades.

La naturaleza nos pertrecha de potencias y facultades que tendremos que ir
ejercitando y robusteciendo, acaso también perdiendo, en el transcurso de la vida.
Gracias a tal ejercicio y en no escasa medida a los aprendizajes, en especial los
familiares y escolares, esas facultades van quedando dotadas y dispuestas de diversas
maneras y propicias al desenvolvimiento vital. Aunque por una mala crianza y una
deficiente educacion terminen empobreciéndose. Sin embargo, el logro mas cuajado y
pasmoso de la educacion se alcanza cuando la apropiaciéon de posibilidades, incide tan
profundamente en nuestras facultades y dotes que las hacen aptas no solo para hacer
expedito el transito vital, sino que les confieren inéditas capacidades y poderes para
alumbrar mas altas posibilidades de vida. En ello consiste la capacitacion. 37

Pues bien, es a este proceso de capacitacion sobre el que debe recaer la
educacion, en virtud del cual se puede dar la conversién a una actitud filosofica: “La
educacion, mas alla de la manipulacion de posibilidades, debe recaer sobre el principio
interno de las mismas que son las capacidades”.38 Asi, educamos a los nifios y jévenes,
ya no tanto para manejar o gestionar lo que les es dado, sino para crear nuevas

34X AVIER ZUBIRI, ‘Cuerpoy alma’, Archivo XZ de la Fundacién Xavier Zubiri, Madrid, 1950-51. Este texto
pudo ser consultado gracias a la ayuda 2024-165-001 prestada por el Vicerrectorado de Investigacion
de la Universidad Catoélica de Valencia.

35GERMAN MARQUINEZ ARGOTE, ‘La educaciéon como proceso de posibilitacion y de capacitacion en
Xavier Zubiri’, Cuadernos de Filosofia Latinoamericana 38-39 (1989), pp. 75-84, p. 75.

36JUAN ROF CARBALLO, Cerebro interno y mundo emocional, Asociacion Gallega de Psiquiatria, Lugo,
2001.

37 F. NINO, ‘Una educacion para saber estar en la realidad’, p. 134.

38G. MARQUINEZ ARGOTE, ‘La educacion como proceso de posibilitacién y de capacitacién en Xavier
Zubiri’, p. 82.

Articdlos | 9



A. Esteve Martin, Del magisterio filosofico ala. .. La torre del Virey 39 (2026/1)

posibilidades de vida que se puedan apropiar idoneamente, desde un discernimiento
libre y real. Ello les permitira actuar resueltamente para vivir y para configurarse en
sus vidas, pero sin desligarse de la realidad fisicamente sentida e inteligida. Un hombre
incapacitado es un hombre mermado en lo que el despliegue de su vida supone.
Cualquier vida no deja de ser un proceso de capacitacion y, por ende, un proceso de
aumento o de disminucién de libertad de vida.39

Esta configuracion-construccion de nuestra personalidad se encuentra unida
irremisiblemente al sentido que dotemos a aquello que nos ocurra entre las distintas
realidades en que nos movamos, un sentido que es inicialmente dado al nifio y que
sera con el que este inicialmente tenga que vivir.4¢ De lo que se esta hablando aqui no
es de algo cognitivo, sino de algo mas primario y radical, a saber: de ese marco
precognitivo desde cuya configuracién bésica procederemos a la interpretaciéon de
aquello que nos acontece, de ese marco previo desde el cual inteligimos, nos
emocionamos y decidimos, y que relevantemente nos ha sido dado: “El primordial
sentido de lo humano de nosotros mismos, de los otros y de nuestro trato con las cosas
nos viene de fuera. Son los otros los que nos lo entregan”,4t haciéndolo nosotros
nuestro a menudo de modo no consciente. Este y no otro es el meollo de la jugosa
categoria de urdimbre afectiva de Juan Rof Carballo. No en vano, comienza su gran
obra Urdimbre afectiva y enfermedad con esta idea rectora que va a iluminar su
reflexion: “La realidad «dialogica» del ser humano —esto es, aquella que se revela en
el «encuentro» o en el «didlogo» — pone al descubierto que en lo mas entranable de su
existencia, y hasta en el acabado de su fisica armazon, el hombre esta «constituido»,
de manera esencial, por su projimo”.42 Es decir, nuestras relaciones nos constituyen,
literalmente,43 no solo a nivel psicologico o existencial sino también fisiologico, porque
este aprendizaje no es inicamente intelectual sino también sentiente, integrando
todas nuestras dimensiones. Se crea asi un marco bioldgico-espiritual desde el cual
cada uno se haré cargo de la realidad y se conducira en ella. Se esta hablando, pues, de
“una ensenanza de y para la vida imprescindible e inseparable del aprendizaje que el
ser humano ha de ir realizando con respecto a la construccion del campo perceptivo, a
la ejecucion de movimientos automaticos y libres, a la orientacion del empuje vital en
forma de impulsos distintos”.44

De pequeiios aprendemos a percibir, aprendemos a imaginar, aprendemos a
juzgar y a discernir, a menudo sin capacidad decisoria, pero segin pautas o esquemas
que quedan impresos ya en nuestras estructuras neurales; un aprendizaje que posee
un correlato fisiologico, con el que tendremos que contar necesariamente ya maduros.
Es fundamental que dicho aprendizaje vaya a una con la realidad de las cosas y con
nuestra propia realidad, cuando desgraciadamente no siempre es asi, tal y como nos
muestran infinidad de patologias y trastornos clinicos. No se trata de aprender ciertas
conductas, sino de reconocer y expresar nuestros estados intimos y de orientar
nuestras actividades vitales, esto es, de poseer una auto-percepcion adecuada; porque
este aprendizaje (igual que el que se endereza hacia la realidad) va a quedar como
incrustado en el viviente, y permanecera en él como huella indeleble a modo de
esquemas mentales hasta que consiga la madurez suficiente como para alcanzar la

39X AVIER ZUBIRI, El hombre y Dios, Alianza Editorial & Fundaciéon Xavier Zubiri, Madrid, 2012, pp. 68-
81.

40X AVIER ZUBIRI, Sobre el hombre, Alianza Editorial & Fundacién Xavier Zubiri, Madrid, 1986, p. 139.
41F, NINO, ‘Una educacion para saber estar en la realidad’, p. 131.

42J. ROF CARBALLO, Urdimbre afectiva y enfermedad, p. ix.

43J. ROF CARBALLO, Cerebro interno y mundo emocional, p. 402.

44J. A. MARTINEZ, ‘Xavier Zubiri y su esbozo de educacion intelectual’, p. 140.

Articulos | 10



A. Esteve Martin, Del magisterio filosofico ala. .. La torre del Virey 39 (2026/1)

conciencia de su propia personalidad y poder plantearse modificarla,45 todo lo cual ha
sido muy bien trabajado por Juan Rof Carballo con la mencionada categoria de
urdimbre afectiva. No se trata de decir al educando lo que ha de hacer, sino de
posibilitar que afloren y se desarrollen en él aquellas posibilidades que posee
inicialmente desde lo que “ya es”, aunque aquello que “ya sea” precise todavia de mimo
y cuidado para que pueda desplegarse funcionalmente. Es ahi donde hay que educar,
en eso que el educando se encontrara cuando tenga conciencia; en eso que, cuando
tenga la edad oportuna, se encontrara con que “ya es”. Educar no es un mero ensenar,
sino que tiene que ver con la conformacion de ese “ya es”, marco desde el cual pensari,
conocera, actuara, se situara... algo que no se consigue mediante el uso de recetarios
sino segin un proceso de capacitacion desde la libertad.

Zubiri se sitia por tanto mas alla de una consideraciéon eminentemente tebrica
(concipiente) del conocimiento y de la educacion, para acudir a un punto de vista mas
existencial, biolégico-espiritual, y que se puede recoger bajo su categoria de
“sentiente”; pero no solo en lo que supone el hacer nuestra propia vida sino también
en lo que aporta de conocimiento de la realidad. Lo sentiente vehicula nuestro acceso
fisico a la realidad, lo que nos permite a la vez aprehenderla de un modo mas rico que
el meramente especulativo, asi como contemplarnos a nosotros mismos y hacer
nuestras vidas también de modo mas holistico. Y ello porque lo eminentemente logico
no puede conocer todo lo que sea la realidad, deficiencia que se pone paulatinamente
de manifiesto conforme vamos profundizando en ella, en la busqueda de su
fundamento dltimo (asi como del nuestro propio). Consecuentemente, la educacion
deberéa estar orientada al bien percibir, al bien aprehender, y solo en segundo lugar
vendra la inteligencia a “demostrar verdades”.46

El verdadero educador de la inteligencia es el que ensena a sus discipulos a ver el
“sentido” de los hechos, la “esencia” de todo acontecimiento. [...] En estas condiciones
la misién del maestro es colocar al discipulo en “el punto de vista” adecuado para que
“vea” el objeto. La funcion discursiva sera siempre secundaria lo mismo en pedagogia
que en logica. [...] La irracionalidad oculta en la obra del discurso no significa, pues,
una ceguera, sino todo lo contrario: “visién” de objetos “dados”.47

45X. ZUBIRI, Sobre el hombre, pp. 565-566.
46J. A. MARTINEZ, ‘Xavier Zubiri y su esbozo de educacion intelectual’, p. 143.
47X. ZUBIRI, ‘Filosofia del ejemplo’, pp. 2903-294.

Articulos | 11



	DEL MAGISTERIO FILOSÓFICO A LA EDUCACIÓN INTEGRAL DE LA PERSONA: UNA CUESTIÓN DE CAPACITACIÓN SENTIENTE
	From philosophical teaching to integral education of the person: a matter of sentient capability development
	ALFREDO ESTEVE MARTÍN

