
 

Artículos | 1  

 

 
 
 

DEL MAGISTERIO FILOSÓFICO A LA EDUCACIÓN 
INTEGRAL DE LA PERSONA: UNA CUESTIÓN DE 

CAPACITACIÓN SENTIENTE 
 

FROM PHILOSOPHICAL TEACHING TO INTEGRAL EDUCATION OF 
THE PERSON: A MATTER OF SENTIENT CAPABILITY 

DEVELOPMENT 
 

ALFREDO ESTEVE MARTÍN 
Revisado por pares 

 
Fecha de recepción: 20/01/2025 
Fecha de aceptación: 6/03/2026 

  

 
P A L A B R A S   C L A V E: 
 

Docencia de la filosofía 
Actitud filosófica 
Capacitación sentiente 
Educación integral 
Sentir inteligente 
 
 
 
 
 

 
 

 
     

 
K E Y W O R D S: 
 

Teaching Philosophy 
Philosophical attitude 
Sentiente capability 
development 
Intergral education 
Intelligent feeling 
 
 
 
 
 

 

 
R E S U M E N: 
 

En este artículo se reflexiona sobre la especificidad de la docencia de la 
filosofía, en la que prima la asunción de lo que se conoce como una 
actitud filosófica, actitud que, lejos de ser meramente teorética, implica 
una ineludible dimensión existencial. En este sentido se argumenta 
cómo, partiendo de lo que supone esta actitud filosófica vivida con 
autenticidad, se puede extender a una educación integral del estudiante, 
entrando en juego dimensiones humanas que consideran a la persona 
desde una perspectiva holística. Para ello nos apoyaremos en el 
magisterio de Xavier Zubiri. Se expondrá su análisis de lo que es la 
dotación de las facultades en orden a una posibilitación que ensanche el 
horizonte vital y enriquezca la existencia. 
          
 

A B S T R A C T: 
 

This article reflects on the specificity of teaching philosophy, in which 
the assumption of what is known as a philosophical attitude prevails, 
an attitude that, far from being merely theoretical, implies an 
unavoidable existential dimension. In this sense, it is argued how, 
starting from what this philosophical attitude, lived with authenticity, 
supposes, can be extended to an integral education of the student, 
bringing into play human dimensions that consider the person from a 
holistic perspective. To do so, we will rely on the teaching of Xavier 
Zubiri. We will present his analysis of the endowment of faculties in 
order to open capabilities that broaden the vital horizon and enrich 
existence.

 

  

 
 
1. INTRODUCCIÓN. Durante la segunda mitad del siglo XX se hizo patente un interés 
creciente en torno a cómo fundir la docencia de las distintas disciplinas académicas 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


A. Esteve Martín, Del magisterio filosófico a la…                             La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

 

Artículos | 2  

 

con las teorías educativas que comenzaron a proliferar y a consolidarse en la época. 1 
Se partía de la base de que en la docencia de cualquier disciplina era oportuno 
establecer un diálogo con las herramientas de trabajo que proporcionaba la pedagogía. 
Y la filosofía no debía ser una excepción: lejos de polarizaciones rechazables —como 
son el ejercicio de la docencia filosófica desestimando la pedagogía, así como la 

disolución de lo específicamente filosófico por pretender atender en exceso a aquella,2 
era perfectamente asumible y recomendable una colaboración fecunda. 

Más complicado era establecer en la práctica ese fértil punto de equilibrio en el 
caso de la filosofía. En este sentido el magisterio de Xavier Zubiri puede servirnos de 
ayuda, un magisterio no muy afín a “modas pedagógicas”, pero del que no se puede 
dudar respecto a su autenticidad y su valía. Veremos cómo, en su “Filosofía del 
ejemplo”, explica que ―en su opinión― lo que un estudiante de filosofía debe aprender 
está íntimamente vinculado a dos puntos indispensables, a saber: “la idea del sujeto 
humano de la educación, y la idea de aquello para que se le va a educar”;3 cuestiones 
que, por otra parte, deben resolverse a la luz de lo que consiste toda tarea pedagógica: 
llevar al ser humano desde lo que “es” en un momento dado hasta lo que sus ocultas 
posibilidades puedan “dar de sí”. Este dar de sí lo articulará Zubiri en torno a su 
concepto de “capacitación”, desde el cual se pueden abrir horizontes de diálogo, por 
ejemplo, con la pedagogía de la admiración de Alfonso López Quintás,4 o con la 
urdimbre afectiva de Juan Rof Carballo,5 algo que tan solo dejaré apuntado. 
 
2. LA ESPECIFICIDAD DE LA DOCENCIA FILOSÓFICA. Responder a la pregunta de qué nos 
gustaría —como docentes de filosofía— que aprendiera un estudiante no es sencillo. Y 
sin embargo es fundamental —a mi modo de ver— que todo docente la tenga presente 
en su ejercicio. Para responderla hace falta considerar no pocos factores, entre los 
cuales destacarían dos: el propio estudiante y los objetivos específicos de la filosofía. 
Porque aprender filosofía no se trata de una mera recepción pasiva de determinados 
contenidos, sino de su asimilación activa e integradora fruto del pensamiento, del 
diálogo y del encuentro, todo lo cual revierte en la propia vida. Y ello no lo puede 
provocar solo el docente, sino que es preciso contar con la “colaboración” del 
estudiante, independientemente de que haya que acompañarle en la adquisición de 
dicha actitud yendo más allá de lo meramente académico. De lo que se trata es de 
provocar en él el nacimiento de esa actitud diversa que podríamos denominar 
filosófica. Cabría situar por aquí el objetivo fundamental de la filosofía. Si así fuera, la 
docencia pondría en contacto al estudiante con la filosofía desde “dentro”, y no “desde 
fuera”, epidérmica o instrumentalmente. Y no se limitaría solo a una “capacidad 
conceptualizadora”, sino que ayudaría al educando a gestionar aquellas situaciones en 
que se encuentre con realidades que no puedan ser acotadas mediante datos.6 

En este sentido, el magisterio de Zubiri muy bien puede sernos de utilidad. Si la 
filosofía es un “conocimiento que busca”, Zubiri nos abre un nuevo horizonte de 

                                                           
1MARC. PALLARÉS PIQUER y ÓSCAR CHIVA BARTOLL, ‘La teoría de la educación desde la filosofía de Xavier 
Zubiri’, Opción 82 (2017), pp. 91-113, p. 92. 
2LUIS ENRIQUE RUIZ LÓPEZ, ‘Hacia una didáctica de la filosofía con base en Zubiri’, Análisis 25 (1988), 
pp. 287-304, p. 287. 
3 XAVIER ZUBIRI, ‘Filosofía del ejemplo’, Revista de Pedagogía 55 (1926), pp. 289-295, p. 289. 
4ALFONSO LÓPEZ QUINTÁS, ‘La pedagogía de la admiración y su fecundidad educativa’, Red Informática 
de la Iglesia en América Latina (RIIAL), https://www.riial.org/espacios/dpersona doc3pa.pdf. 
5JUAN ROF CARBALLO, Urdimbre afectiva y enfermedad, Asociación Gallega de Psiquiatría, Lugo, 1999. 
6MIGUEL RUMAYOR FERNÁNDEZ, ‘Actualidad educativa del personalismo de Xavier Zubiri’, Estudios 
sobre Educación 21 (2011), pp. 83-100, p. 84. 

https://www.riial.org/espacios/dpersona%20doc3pa.pdf


A. Esteve Martín, Del magisterio filosófico a la…                             La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

 

Artículos | 3  

 

libertad para el pensar.7 Porque, efectivamente, nos propone buscar lo específico de la 
filosofía en esa otra dirección, hacia eso “otro” más radical y fecundo, y que él articula 
alrededor de tres esferas: un saber acerca de las cosas, una orientación para el mundo 
y un modo de vida.8 No podemos orientarnos en la vida sin una idea de la realidad y 
de sus distintos ámbitos, así como de su influencia en nuestras vidas y por ende en 
nuestros comportamientos. El saber de las cosas no es un fin en sí mismo, sino que se 
debe a una orientación existencial que revierte sobre nuestro vivir. Lo que la filosofía 
debería procurar es poner en contacto al estudiante con lo específicamente propio del 
ejercicio filosófico, y capacitarlo según las posibilidades intrínsecas al mismo con la 
vista puesta en las repercusiones que pueda tener en su propia experiencia vital (tanto 
individual como social). Se percibe aquí cómo Zubiri se alinea con el magisterio de 
Ortega y Gasset en referencia a la relevancia que poseía en este el problema de la vida, 
y la necesidad de afrontarlo desde las mejores condiciones.9 

 
3. EL MAGISTERIO DE ZUBIRI. A pesar de su ya no corta distancia en el tiempo, el 
pensamiento zubiriano sigue siendo de actualidad, incluso en tiempos de posverdad. 10 
En su magisterio van de la mano el filosofar con una reflexión sobre lo que sea la 
filosofía,11 en una suerte de autenticidad que no ha pasado desapercibida: “que en 
Xavier Zubiri encontramos al filósofo íntegro y cabal es algo que no resiste seriamente 
el menor atisbo de duda, como testimonian quienes han tenido la fortuna de mantener 
con él una estrecha relación”.12 Si hay algo que destacan sus discípulos más directos 
(José Luis Aranguren, Julián Marías, Ignacio Ellacuría, Diego Gracia…) es la fuerte 
impresión que dejó en sus vidas, no solo como filósofo sino también como persona; 
era capaz de llevar la relación con sus estudiantes más allá de los ámbitos filosóficos 
para extenderla a los de la vida en general, llevando las relaciones académicas a 
auténticas relaciones de amistad, desde la sencillez y cotidianeidad. Zubiri tenía una 
habilidad especial para sumergir al estudiante en el “elemento filosófico”, sin 
advertirle previamente, sin “ponerle las cosas fáciles”, lo que propiciaba una 
inesperada experiencia intelectual no exenta de una buena dosis de esfuerzo personal. 
A decir de Julián Marías, era la técnica de la inmersión la cual, o ahuyentaba a los que 
no tenían verdadera vocación filosófica, o dejaba en los afortunados el poso de lo que 
era auténticamente esta disciplina, así como un profundo respeto por ella, 
convirtiéndose en definitiva en una puerta de acceso vocacional a la misma. 

Zubiri consideraba la docencia de la filosofía como una exigencia derivada de la 
actitud auténticamente filosófica, gracias a la cual se propiciaba un enfrentamiento 
creativo y original a los distintos problemas. Este esfuerzo le exigió una entrega vital 
global, la cual puso a disposición de estudiantes y oyentes mediante una capacidad 
comunicativa acompañada de esa especie de rigor ascético que suele acompañar a los 
grandes creadores. El mismo Diego Gracia13 nos describe algunas categorías 
                                                           
7MARC PALLARÉS PIQUER Y ÓSCAR CHIVA BARTOLL, ‘La teoría de la educación’, p. 98. 
8ALFEDO ESTEVE, ‘La fundamentación zubiriana de la pedagogía de López Quintás’, Quaderns de 
filosofia, vol. IV, 1 (2017), pp. 47-55, p. 49. 
9 GUILLEM TURRÓ ORTEGA Y MIQUEL SEGURÓ MENDLEWICZ, ‘La vida como proyecto y sentido’, 
Pensamiento. Revista de Investigación e Información Filosófica, 76(291) (2020), pp. 1124-1128. 
10JUAN DIEGO HERNÁNDEZ ALBARRACÍN, SHEILA PARRA GÓMEZ Y MARC PALLARÉS PIQUER, ‘Educar en la 
verdad en tiempos de posverdad desde Zubiri: una propuesta para la teoría de la educación’, Ápeiron. 
Estudios de filosofía 18 (2023), pp. 305-324. 
11ILDEFONSO MURILLO, ‘Método filosófico y método científico en Xavier Zubiri’, Cuadernos Salmantinos 
de Filosofía 40 (2013), pp. 659-671, p. 660. 
12JOSÉ ANTONIO MARTÍNEZ, ‘Xavier Zubiri y su esbozo de educación intelectual’, Análisis 25 (1988), pp. 
137-156, p. 137. 
13DIEGO GRACIA, El poder de lo real. Leyendo a Zubiri, Triacastela, Madrid, 2017, pp. 177-211. 



A. Esteve Martín, Del magisterio filosófico a la…                             La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

 

Artículos | 4  

 

identificables en la actitud filosófica de Zubiri, tales como su pasión por la verdad y el 
afán de radicalidad, serenidad de ánimo con espacios para la soledad y la reflexión, 
una profunda y rica vida interior, y consciencia de la necesidad de una transformación 
personal, así como de la propia limitación sometiendo su pensamiento a un continuo 
debate dialógico y crítico. 

Todo ello nos lleva a considerar que la docencia filosófica no se puede dejar al 
margen de un contexto vocacional, consecuencia del cual se adopta un modo concreto 
de filosofar y de tratar a estudiantes y oyentes, y cuyo resultado no hay que buscarlo 
únicamente en el hecho de que los estudiantes puedan conocer mejor los contenidos 
de la disciplina, sino sobre todo en los efectos que este aprendizaje precipite en sus 
propias vidas, algo para lo cual es preciso transitar más allá de la mera comunicación 
de contenidos, y descender a la creación de una relación más intensa y profunda.14 

 
A) MÁS ALLÁ DE LA INTELIGENCIA Y LA VOLUNTAD. Los objetivos específicos de la filosofía 
que nos mostraba Zubiri (un saber acerca de las cosas, una orientación para el mundo 
y un modo de vida) él mismo los resume en uno solo: saber estar en la realidad. 
Mientras que en el resto de seres vivos este saber es algo dado, en el caso de la especie 
humana se erige en un problema. Lo específicamente humano —según su 
perspectiva— es estar en la realidad sin vivir sujeto a unas estructuras que de algún 
modo determinen nuestro comportamiento sino que nuestro modo de estar en la 
realidad es constitutivamente abierto, inespecífico. La facultad que nos permite 
desenvolvernos en este sentido es la inteligencia, entendida en una perspectiva más 
primaria que la que le podamos dar hoy en día; no se trata de una inteligencia 
meramente especulativa o concipiente sino de una inteligencia íntimamente vinculada 
a la sensibilidad, sentiente. Tanto es así que para Zubiri no se trata de dos facultades 
—la inteligencia y el sentir— que se unen (todo lo íntimamente que se quiera) sino de 
una única facultad: la “inteligencia sentiente” o el “sentir inteligente”. 

La inteligencia humana siente la realidad. No es una inteligencia que comienza por 
concebir y juzgar lo sentido. La filosofía ha contrapuesto sentir e inteligir fijándose 
solamente en el contenido de ciertos actos. Pero ha resbalado sobre la formalidad. Y 
aquí es donde inteligir y sentir no solo no se oponen sino que, pese a su esencial 
irreductibilidad, constituyen una sola estructura, una misma estructura que según por 
donde se mire debe llamarse inteligencia sentiente o sentir intelectivo. Gracias a ello, el 
hombre queda irremisiblemente retenido en y por la realidad: queda en ella sabiendo 
de ella. Sabiendo ¿qué? Algo, muy poco, de lo que es real. Pero, sin embargo, retenido 
constitutivamente en la realidad. ¿Cómo? Es el gran problema humano: saber estar en 
la realidad.15 

Desde este punto de partida lo que tiene que hacer el ser humano —que en 
definitiva es en lo que consiste su vida intelectual en la que adquiere carta de 
naturaleza el ejercicio filosófico— es clarificar la situación en que él mismo se 
encuentra en la realidad. El ser humano es el único ser vivo consciente de su estar en 
ella,16 y lo es gracias a la inteligencia sentiente; lo que para el resto de animales es una 
situación dada y no consciente (estar en la realidad según su especificidad particular) 

                                                           
14RAFAEL ARGULLOL Y TAMARA DJERMANOVIC, ‘La filosofía, arte del pensar’, Razón y fe 1408 (2016), pp. 
107-119, p. 114. 
15XAVIER ZUBIRI, Inteligencia y razón, Alianza Editorial & Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 1983, pp. 
351-352. 
16Sin entrar en el debate de la posible conciencia animal, tal y como defienden algunos autores en una 
reciente declaración colectiva: KRISTIN ANDREWS, JONATHAN BIRCH, JOZEF SEBO Y TYLER SIMS, 
‘Background to the New York Declaration on Animal Consciousness’, 2024, 
https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/declaration; ni tampoco de qué se entienda como 
conciencia en cuanto tal. 

https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/declaration


A. Esteve Martín, Del magisterio filosófico a la…                             La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

 

Artículos | 5  

 

en el caso del ser humano es una situación problemática precisamente por su 
inteligencia. En realidad, se trata del problema radical que ha de resolver 
sencillamente para vivir, y que según resuelva provocará que su vida devenga según 
un camino u otro. Y es que el ser humano posee un modo de ser diverso al de cualquier 
otra realidad: el ser humano es “de suyo” suyo, es persona. A su entender, la materia 
inerte es de alguna manera lo que es; la materia viva, cualquier organismo, es lo que 
va a ser en virtud de lo que le pasa y de su conducta, es decir, es duplicativo; y, a 
diferencia de cualquier otro organismo, el ser humano es reduplicativo, pues le 
compete como tal definir su modo inespecífico de ser.17 

Desde el momento en que el ser humano se sabe formando parte de la realidad, 
ocurre algo así como que la inteligencia ha de entrar en sí misma para investigar no 
únicamente “la” realidad sino también “su” propia realidad, proceso desde el cual 
podrá atender a los problemas radicales (ser, mundo y vida).18 Pero este proceso no es 
únicamente intelectivo sino a la vez sentiente. El sentir adquiere así una relevancia 
fundamental en tanto que nos posibilita nuevas modalidades de intelección, lo que 
pone de manifiesto la importancia y la urgencia de una “pedagogía del sentir”: “Desde 
la inteligencia sentiente zubiriana tendríamos que decir que en sentido estricto la 
inteligencia humana no es múltiple, sino “una”, con “modos múltiples” de desplegarse 
en su modo de intelección y comprensión de la realidad y que esta multiplicidad tiene 
su sillar en el unitario abanico del sentir inteligente”.19 Con la dimensión sentiente de 
la inteligencia se trata de reivindicar la deuda que la inteligencia meramente 
concipiente tiene con lo corporal, con lo biológico, con lo fisiológico, todo lo cual forma 
parte intrínseca también de nuestro ser personal. Lo sentiente tiene que ver con el 
modo radical en que el ser humano está arraigado en la realidad, en virtud de lo cual 
cobra relevancia el impulso noérgico de la impresión de realidad, introduciéndonos en 
un dinamismo intelectivo que se convierte en “marcha”, en el seno de lo cual la 
conceptuación es un momento ulterior.20 Estamos instalados físicamente en la 
realidad. Zubiri nos invita a profundizar en qué haya en la inteligencia que subyazca a 
su dimensión lógica o cognitiva, partiendo del hecho de que ya en su mismo ejercicio 
según las modalizaciones ulteriores (logos, razón y comprensión) se dejan entrever 
voluntad, interés, desidia o rebeldía, todo lo cual excede su uso concipiente.21 

Caer en la cuenta de todo ello implica superar el modo natural de estar en la 
realidad, inicialmente exteriorizado, enderezado hacia una relación instrumental con 
las cosas. Y es aquí adónde habría que buscar el objetivo propio de la filosofía que la 
distingue del resto de disciplinas del conocimiento: que su finalidad propia es provocar 
una “conversión” de la persona (del estudiante) para que, partiendo de su experiencia 
filosófica, pueda adquirir una actitud diferente (filosófica), que revierta en un modo 
de vida que le posibilite dar una solución auténtica y profunda al problema radical que 
es todo vivir. Algo que no es primariamente conceptual ―insisto― sino sentiente, 
independientemente de que luego se pueda expresar conceptualmente. Esto explica 

                                                           
17XAVIER ZUBIRI, Ciencia y Realidad (1945-1946), Alianza Editorial & Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 
2020, p. 592; BLANCA CASTILLA DE CORTÁZAR, ‘La persona desde el punto de vista trascendental’, Studia 
Poliana 17 (2015), p. 86. 
18XAVIER ZUBIRI, Naturaleza, historia, Dios, Alianza Editorial & Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 
2007, pp. 51-52; M. RUMAYOR FERNÁNDEZ, ‘Actualidad educativa del personalismo de Xavier Zubiri’, p. 
88. 
19FIDELIGNO NIÑO, ‘Una educación para saber estar en la realidad’, en G. Marquínez y F. Niño, 
Introducción a la filosofía de Xavier Zubiri, El búho, Bogotá, D.C., 2009, pp. 129-144, p. 136. 
20M. RUMAYOR FERNÁNDEZ, ‘Actualidad educativa personalismo de Xavier Zubiri’, p. 85. 
21JESÚS CONILL, ‘El vigor de la razón experiencial en una época de incertidumbre’, Cuadernos 
Salmantinos de Filosofía 51 (2024), pp. 271-292, p. 280. 



A. Esteve Martín, Del magisterio filosófico a la…                             La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

 

Artículos | 6  

 

cómo una ausencia de la filosofía en los ámbitos escolares y universitarios puede 
convertirse en algo dramático para una sociedad, alejando a la racionalidad humana 
de la resolución de la problemática que es su existencia.22 El filósofo es una puerta 
abierta a otro modo de vida posible, motivado fundamentalmente por su voluntad de 
“verdad real”. Solo buscando el fundamento real de las cosas podremos acceder a 
nuestro propio fundamento; y esta tarea radical no puede ser eclipsada en nuestra 
vida. Nuestra tarea pasa por “des-eclipsarla”. Esta es la tarea propia del ejercicio 
filosófico, y por aquí hay que comenzar el magisterio filosófico. 
 
B) SOBRE LA ACTITUD FILOSÓFICA. La vida del filósofo lleva asociada una actitud, que 
quizá sea su tesoro más preciado, porque en la docencia filosófica la experiencia 
personal es fundamental. Lejos de una vida academicista, la vida filosófica es una vida 
vivida en primera persona, para la cual el problema radical de su existencia se erige en 
guía de reflexión, en faro que ilumina su trabajo cotidiano. Así, filosofar pasa por una 
transformación personal que nos convierte en “buscadores de verdad” en sentido 
amplio, esfuerzo que no puede hacer nadie por nosotros, una tarea que no podemos 
evadir so pena de convertirnos en meros eruditos. 

Hay dos ingredientes esenciales de los que Zubiri se hace eco. Uno de ellos es el 
del “silencio”. Comentaba más arriba la necesidad de ese esfuerzo por el cual la 
inteligencia se introducía en sí misma, y para dicha tarea es compañero de viaje 
inevitable el silencio. No se trata de un silencio solipsista, sino de la creación de un 
ámbito que posibilite al ser humano el encuentro real consigo mismo y por ende con 
los demás y con las cosas. Porque es en nuestro interior donde han de resonar los 
interrogantes últimos de nuestra existencia; mucho antes de las palabras y de los 
conceptos, se trata de un resonar que se siente en las entrañas de nuestro ser, y que 
nos pone en contacto con la existencia de la realidad en sentido amplio y con la 
problemática tarea filosófica de articularla intelectualmente. Es una soledad que no 
solo no nos aísla, sino que es condición de posibilidad para poder aprehender la 
realidad en su más íntima esencia, porque abrimos el acceso a la propia realidad desde 
nuestra hondura más íntima y profunda, más allá de las imágenes y de las palabras, 
antesala de un encuentro auténtico. El silencio nos sumerge antepredicativamente en 
los grandes problemas de la existencia, experienciando una problematicidad que es 
precisamente la que se trata de conceptuar intelectualmente. El segundo ingrediente 
es el “ejemplo”, “instrumento supremo de cultura”.23 No puede ejercerse, ya no la 
docencia, sino la tarea filosófica, si no va acompañada de esta entrega total al gran 
problema filosófico que es la comprensión de la propia existencia y de la realidad. Solo 
cuando conscientemente se adopte esta actitud de la búsqueda de verdad (“voluntad 
de verdad”) se estará ejerciendo auténtica y honestamente el ejercicio filosófico, y por 
ende podrá ser transmitido en cualquier situación, también en la docencia. La filosofía 
dejará de ser una mera dedicación para convertirse en una actitud que permea todas 
las acciones del docente, ya que no podrá desprenderse de dicha búsqueda, sino que 
se sentirá arrastrado en todo momento por la “verdad real”. Y fruto de dicho esfuerzo 
se podrán ir aprehendiendo paulatinamente capas o estratos cada vez más profundos 
de la realidad (así como de nosotros mismos), que inicialmente se encontraban velados 
y pasaban inadvertidos. La filosofía es un abrirse paso hacia afuera y hacia adentro, 
descubriendo nuevos problemas, sin dejar de caminar. 

Solo cuando el filósofo ha hecho suya toda esta problemática y la haya asumido 
en silencio y soledad, abandonará aquellas posturas “profesionalistas” y 

                                                           
22M. RUMAYOR FERNÁNDEZ, ‘Actualidad educativa personalismo de Xavier Zubiri’, p. 88. 
23X. ZUBIRI, ‘Filosofía del ejemplo’, p. 295. 



A. Esteve Martín, Del magisterio filosófico a la…                             La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

 

Artículos | 7  

 

“academicistas” para filosofar, fruto de su nuevo estatus intelectual y sobre todo vital, 
que transmitirá a los demás. Porque, con Rumayor Fernández, entendemos que “la 
transformación personal que realiza un educador sobre su educando no se produce 
por medio de la eficiencia física de sus acciones, sino de la formalidad de su propio ser 
personal como proyectándose realmente sobre la realidad educativa del alumno”.24 No 
se duda de la dificultad de esta tarea dada la limitación de la razón, pero ello no 
significa debilidad, sino más bien una toma de conciencia de que es camino seguro 
hacia las cosas, hacia la realidad.25 Porque esta pretendida “debilidad” de la razón 
quizá se erija en su mayor fortaleza, asumiendo que se trata de una razón “impura”, 
sentiente, vital, histórica, narrativa, experiencial, de modo que esas “impurezas” de la 
razón no suponen “lo otro” de la razón, sino que son dimensiones ineludibles que la 
constituyen como tal.26 

El silencio y el ejemplo vividos se expresan en la vida filosófica, generando un 
espíritu de confianza, resonador y acogedor ―como ya viera Ortega―27 indispensable 
para una transmisión adecuada de ese saber filosófico que solo puede ser comunicado 
a una con la propia experiencia vital del que intenta salvar de modo auténtico su propia 
vida, y que en ocasiones cristaliza en relaciones de auténtica amistad. De esta manera, 
el propio ejercicio docente reverbera por doquier consiguiendo así interesantes 
posibilidades educativas. No se trata de ser filósofo o docente, sino de ser filósofo-
docente; ¿cabe otra posibilidad? De lo que se trata en definitiva es de hacer obras de 
amor “poiético” con nuestros estudiantes: “Hay que hacer obras de amor, obras de 
arte; no hay más genio que el genio poético”, le dirá Menaguti a Apolodoro. 28 Y, 
parafraseando a don Miguel, podemos decir que los grandes amores (o los grandes 
docentes) tienen por fin producir grandes obras poéticas (grandes filósofos): ¿por qué 
no hacer del amor mismo pedagogía?, ¿por qué no hacer de la docencia misma 
filosofía? 

 
C) CUESTIÓN DE CAPACITACIÓN SENTIENTE. A la luz del pensamiento zubiriano, el 
ejercicio de la filosofía está vinculado a una conversión, a una transformación que 
incluye a toda la persona que es, lo que está inexorablemente unido a la configuración 
de nuestra sustantividad humana. En la vida de cada cual esta tarea siempre parte de 
un presente, en el que se actualiza un pasado y que se proyecta hacia un futuro. Un 
futuro que no es algo abstracto, sino que se encuentra determinado por aquellas 
posibilidades de que dispongamos. No todo futuro es posible para una persona: un 
futuro que no esté posibilitado no es futuro estrictamente hablando. Solo podemos 
realizar aquellos proyectos vitales que se ajustan a nuestra propia realidad a una con 
la realidad de las cosas. En este sentido, un individuo con más posibilidades tendrá 
más perspectivas y más garantías de conseguir sus proyectos. 

La cuestión subsiguiente es averiguar cómo va adquiriendo cada individuo esas 
enriquecedoras posibilidades que le van a permitir erigirse en autor de su propia vida, 
y a la vez le van a permitir establecer vínculos más amplios e íntimos con la realidad. 
Porque es un hecho que no todos poseemos las mismas posibilidades, ya no por 
diferencias culturales, sociales o históricas, sino también personales. Este desarrollo 
lo articula Zubiri alrededor no tanto de potencias y facultades, como de capacidades. 
Cada ser humano, a pesar de compartir las mismas potencias y facultades con el resto 

                                                           
24M. RUMAYOR FERNÁNDEZ, ‘Actualidad educativa personalismo de Xavier Zubiri’, p. 89. 
25I. MURILLO, ‘Método filosófico y método científico en Xavier Zubiri’, p. 671. 
26J. CONILL, ‘El vigor de la razón experiencial en una época de incertidumbre’’, p. 273. 
27L. ENRIQUE RUIZ LÓPEZ, ‘Hacia una didáctica’, p. 301. 
28MIGUEL UNAMUNO, Amor y pedagogía, Club Internacional del libro, Madrid, 1994, p. 86. 



A. Esteve Martín, Del magisterio filosófico a la…                             La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

 

Artículos | 8  

 

de personas en tanto que miembros de la especie humana, no posee de facto las 
mismas posibilidades de acción: “Con las mismas potencias y facultades el hombre, en 
el curso de su propia biografía y en el curso entero de la historia, puede poseer 
posibilidades muy distintas”.29 

¿De qué depende dicha variabilidad? Todo ser humano nace con unas potencias 
y facultades que, si bien le son dadas inicialmente con su nacimiento, serán 
amplificadas o no en el seno de su contexto vital, correspondiéndole también a él 
desarrollarlas (mejor o peor), resultado de todo lo cual contará con mejores o peores 
posibilidades en su existencia. Todo ser vivo crece: las plantas, los animales y también 
nosotros, las personas; y nosotros tenemos la necesidad de saber cómo hemos de 
hacerlo, espacio en el que emerge nuestra libertad y nuestra creatividad. La vida 
humana no se reduce al ejercicio de las potencias o facultades, sino que necesita, junto 
con ello, generarse posibilidades a fin de actuar con mayor eficacia y sentido. 30 
Entramos así en el ámbito de la educación ya no estrictamente filosófica, sino integral 
de la persona, más allá de lo físico y de lo moral, en el que cobra carta de naturaleza la 
“razón experiencial”, base de lo que la persona puede hacer de sí misma.31 Una tarea 
educativa que tiene que atender a los procesos que canalizan su realizabilidad, siempre 
a la luz de que se trata de una tarea personal que debe ser leída y ejecutada en el marco 
de sus circunstancias, a la luz de una razón estética de la creatividad.32 

Porque no todos los individuos poseen las facultades igualmente facultadas, 
sino que cada uno, fruto de su devenir personal, las poseerá en distinto grado, “a su 
manera”, es decir, estará mejor o peor “dotado”: la dotación de una facultad tiene que 
ver con su carácter de principio de posibilidad. Y así, una facultad puede estar mejor o 
peor dotada, según la biografía de cada individuo. Las dotes presentan una doble 
dimensión.33 Por un lado, una dimensión operativa según la cual la facultad es dotada 
por el mero uso de la facultad, y es ejercida en el mismo plano. Según esta dimensión, 
la dote operativa puede denominarse “disposición”. Por el otro, una dimensión más 
profunda, que tiene que ver no tanto con el mero ejercicio de una facultad como con 
su propio carácter real en tanto que principio de posibilitación. En este sentido, ya no 
son dotes operativas sino constitutivas, pues pasan a formar parte de nuestras 
potencias y facultades en tanto que posibilitantes. Esta dimensión constitutiva de la 
dote es estrictamente “capacidad”: “Capacidad es la potencia y la facultad en cuanto 
principio más o menos rico de posibilitación”. No se trata de que pueda hacer tales 
cosas con una facultad, sino cómo sitúo en mi vida todas las posibilidades que me 
brinda tal disposición; con una misma disposición se pueden hacer muchas cosas, y 
no todas ellas son igualmente posibilitantes. Un asunto es poder hacer algo, y otro muy 
distinto es qué posibilidades me abre o me cierra eso que puedo hacer. 

Surge la pregunta de cómo se adquieren las dotes, porque no todo individuo 
posee sus potencias y facultades igualmente dotadas. La respuesta zubiriana pasa por 
el fenómeno de “naturalización por apropiación”, en la que hay una dimensión 
experiencial relevante: cuando nos apropiamos una posibilidad y la mantenemos en el 
tiempo, se sufre un proceso de naturalización según el cual dicha posibilidad pasa a 
formar parte de nuestros hábitos de vida. La facultad pasa así a estar mejor capacitada. 
Estas capacidades en tanto que apropiadas no son inmodificables sino que, del mismo 

                                                           
29XAVIER ZUBIRI, Tres dimensiones del ser humano: individual, social, histórica, Alianza Editorial & 
Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2006, pp. 95-96. 
30 ALFONSO LÓPEZ QUINTÁS, ‘Cómo educar en ética por vía de descubrimiento’, Edetania 51 (2017), pp. 
27-43, p. 32. 
31J. CONILL, ‘El vigor de la razón experiencial en una época de incertidumbre’, p. 278. 
32ALFONSO LÓPEZ QUINTÁS, Estética de la creatividad, Rialp, Madrid, 1998. 
33A. ESTEVE, ‘La fundamentación zubiriana de la pedagogía de López Quintás’, pp. 51-52. 



A. Esteve Martín, Del magisterio filosófico a la…                             La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

 

Artículos | 9  

 

modo que se pueden adquirir o no, también se pueden mantener en el tiempo o no, 
todo lo cual puede ocurrir de modo consciente o no consciente, a la luz de los procesos 
de socialización del individuo. 

Todos estos procesos, más allá de su dimensión pedagógica o psicológica, 
adquieren en Zubiri una dimensión fisiológica. No en vano, durante la década de los 
cuarenta y de los cincuenta del siglo pasado dedicó no pocos esfuerzos a estudiar cómo, 
a partir de nuestra dimensión biológica surgían filogenética y ontogenéticamente las 
facultades superiores específicamente humanas, tal y como puso de manifiesto en 
algunos de sus cursos como, por ejemplo, Ciencia y realidad, y el aún inédito Cuerpo 
y alma.34 Pero no solo fisiológica, sino que también adquieren en Zubiri una 
dimensión ética y sobre todo metafísica, en la medida en que afectan a nuestra forma 
y modo de realidad, a la configuración sustantiva de nuestra esencia humana 
individual: “Toda antropología se funda en últimas en una metafísica, porque el 
hombre es una forma y modo de realidad”.35 Así, independientemente de nuestra 
constitución genética, nuestras posibilidades en un momento dado tienen que ver con 
cómo seamos como forma y modo de realidad, lo cual pende de lo que nos brinde la 
sociedad, por un lado y, por el otro, de cómo nos hayamos capacitado para poder 
aprovechar mejor o peor las posibilidades que nos brindan en su ejercicio las 
facultades así dotadas. 

Las capacidades son para Zubiri, pues, no posibilidades en sí, sino principios de 
posibilitación; es decir, aquello que nos va a permitir generar las posibilidades con las 
que vamos a desplegar nuestras vidas según nos vayamos encontrando con distintas 
situaciones y en distintos entornos. Y ello según un proceso cíclico, porque aquellas 
posibilidades por las que optemos y aquello que hagamos con ellas revertirán a su vez 
en la configuración de nuestra propia sustantividad36 y, si se da el caso, podemos 
apropiárnoslas y configurar estratos profundos de nuestra personeidad convirtiéndose 
en nuevas capacidades. 

La naturaleza nos pertrecha de potencias y facultades que tendremos que ir 
ejercitando y robusteciendo, acaso también perdiendo, en el transcurso de la vida. 
Gracias a tal ejercicio y en no escasa medida a los aprendizajes, en especial los 
familiares y escolares, esas facultades van quedando dotadas y dispuestas de diversas 
maneras y propicias al desenvolvimiento vital. Aunque por una mala crianza y una 
deficiente educación terminen empobreciéndose. Sin embargo, el logro más cuajado y 
pasmoso de la educación se alcanza cuando la apropiación de posibilidades, incide tan 
profundamente en nuestras facultades y dotes que las hacen aptas no solo para hacer 
expedito el tránsito vital, sino que les confieren inéditas capacidades y poderes para 
alumbrar más altas posibilidades de vida. En ello consiste la capacitación. 37 

Pues bien, es a este proceso de capacitación sobre el que debe recaer la 
educación, en virtud del cual se puede dar la conversión a una actitud filosófica: “La 
educación, más allá de la manipulación de posibilidades, debe recaer sobre el principio 
interno de las mismas que son las capacidades”.38 Así, educamos a los niños y jóvenes, 
ya no tanto para manejar o gestionar lo que les es dado, sino para crear nuevas 

                                                           
34XAVIER ZUBIRI, ‘Cuerpo y alma’, Archivo XZ de la Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 1950-51. Este texto 
pudo ser consultado gracias a la ayuda 2024-165-001 prestada por el Vicerrectorado de Investigación 
de la Universidad Católica de Valencia. 
35GERMÁN MARQUÍNEZ ARGOTE, ‘La educación como proceso de posibilitación y de capacitación en 
Xavier Zubiri’, Cuadernos de Filosofía Latinoamericana 38-39 (1989), pp. 75-84, p. 75. 
36JUAN ROF CARBALLO, Cerebro interno y mundo emocional, Asociación Gallega de Psiquiatría, Lugo, 
2001. 
37 F. NIÑO, ‘Una educación para saber estar en la realidad’, p. 134. 
38G. MARQUÍNEZ ARGOTE, ‘La educación como proceso de posibilitación y de capacitación en Xavier 
Zubiri’, p. 82. 



A. Esteve Martín, Del magisterio filosófico a la…                             La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

 

Artículos | 10  

 

posibilidades de vida que se puedan apropiar idóneamente, desde un discernimiento 
libre y real. Ello les permitirá actuar resueltamente para vivir y para configurarse en 
sus vidas, pero sin desligarse de la realidad físicamente sentida e inteligida. Un hombre 
incapacitado es un hombre mermado en lo que el despliegue de su vida supone. 
Cualquier vida no deja de ser un proceso de capacitación y, por ende, un proceso de 
aumento o de disminución de libertad de vida.39 

Esta configuración-construcción de nuestra personalidad se encuentra unida 
irremisiblemente al sentido que dotemos a aquello que nos ocurra entre las distintas 
realidades en que nos movamos, un sentido que es inicialmente dado al niño y que 
será con el que este inicialmente tenga que vivir.40 De lo que se está hablando aquí no 
es de algo cognitivo, sino de algo más primario y radical, a saber: de ese marco 
precognitivo desde cuya configuración básica procederemos a la interpretación de 
aquello que nos acontece, de ese marco previo desde el cual inteligimos, nos 
emocionamos y decidimos, y que relevantemente nos ha sido dado: “El primordial 
sentido de lo humano de nosotros mismos, de los otros y de nuestro trato con las cosas 
nos viene de fuera. Son los otros los que nos lo entregan”,41 haciéndolo nosotros 
nuestro a menudo de modo no consciente. Este y no otro es el meollo de la jugosa 
categoría de urdimbre afectiva de Juan Rof Carballo. No en vano, comienza su gran 
obra Urdimbre afectiva y enfermedad con esta idea rectora que va a iluminar su 
reflexión: “La realidad «dialógica» del ser humano ―esto es, aquella que se revela en 
el «encuentro» o en el «diálogo»― pone al descubierto que en lo más entrañable de su 
existencia, y hasta en el acabado de su física armazón, el hombre está «constituido», 
de manera esencial, por su prójimo”.42 Es decir, nuestras relaciones nos constituyen, 
literalmente,43 no solo a nivel psicológico o existencial sino también fisiológico, porque 
este aprendizaje no es únicamente intelectual sino también sentiente, integrando 
todas nuestras dimensiones. Se crea así un marco biológico-espiritual desde el cual 
cada uno se hará cargo de la realidad y se conducirá en ella. Se está hablando, pues, de 
“una enseñanza de y para la vida imprescindible e inseparable del aprendizaje que el 
ser humano ha de ir realizando con respecto a la construcción del campo perceptivo, a 
la ejecución de movimientos automáticos y libres, a la orientación del empuje vital en 
forma de impulsos distintos”.44 

De pequeños aprendemos a percibir, aprendemos a imaginar, aprendemos a 
juzgar y a discernir, a menudo sin capacidad decisoria, pero según pautas o esquemas 
que quedan impresos ya en nuestras estructuras neurales; un aprendizaje que posee 
un correlato fisiológico, con el que tendremos que contar necesariamente ya maduros. 
Es fundamental que dicho aprendizaje vaya a una con la realidad de las cosas y con 
nuestra propia realidad, cuando desgraciadamente no siempre es así, tal y como nos 
muestran infinidad de patologías y trastornos clínicos. No se trata de aprender ciertas 
conductas, sino de reconocer y expresar nuestros estados íntimos y de orientar 
nuestras actividades vitales, esto es, de poseer una auto-percepción adecuada; porque 
este aprendizaje (igual que el que se endereza hacia la realidad) va a quedar como 
incrustado en el viviente, y permanecerá en él como huella indeleble a modo de 
esquemas mentales hasta que consiga la madurez suficiente como para alcanzar la 

                                                           
39XAVIER ZUBIRI, El hombre y Dios, Alianza Editorial & Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 2012, pp. 68-
81. 
40XAVIER ZUBIRI, Sobre el hombre, Alianza Editorial & Fundación Xavier Zubiri, Madrid, 1986, p. 139. 
41F. NIÑO, ‘Una educación para saber estar en la realidad’, p. 131. 
42J. ROF CARBALLO, Urdimbre afectiva y enfermedad, p. ix. 
43J. ROF CARBALLO, Cerebro interno y mundo emocional, p. 402. 
44J. A. MARTÍNEZ, ‘Xavier Zubiri y su esbozo de educación intelectual’, p. 140. 



A. Esteve Martín, Del magisterio filosófico a la…                             La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

 

Artículos | 11  

 

conciencia de su propia personalidad y poder plantearse modificarla,45 todo lo cual ha 
sido muy bien trabajado por Juan Rof Carballo con la mencionada categoría de 
urdimbre afectiva. No se trata de decir al educando lo que ha de hacer, sino de 
posibilitar que afloren y se desarrollen en él aquellas posibilidades que posee 
inicialmente desde lo que “ya es”, aunque aquello que “ya sea” precise todavía de mimo 
y cuidado para que pueda desplegarse funcionalmente. Es ahí donde hay que educar, 
en eso que el educando se encontrará cuando tenga conciencia; en eso que, cuando 
tenga la edad oportuna, se encontrará con que “ya es”. Educar no es un mero enseñar, 
sino que tiene que ver con la conformación de ese “ya es”, marco desde el cual pensará, 
conocerá, actuará, se situará… algo que no se consigue mediante el uso de recetarios 
sino según un proceso de capacitación desde la libertad. 

Zubiri se sitúa por tanto más allá de una consideración eminentemente teórica  
(concipiente) del conocimiento y de la educación, para acudir a un punto de vista más 
existencial, biológico-espiritual, y que se puede recoger bajo su categoría de 
“sentiente”; pero no solo en lo que supone el hacer nuestra propia vida sino también 
en lo que aporta de conocimiento de la realidad. Lo sentiente vehicula nuestro acceso 
físico a la realidad, lo que nos permite a la vez aprehenderla de un modo más rico que 
el meramente especulativo, así como contemplarnos a nosotros mismos y hacer 
nuestras vidas también de modo más holístico. Y ello porque lo eminentemente lógico 
no puede conocer todo lo que sea la realidad, deficiencia que se pone paulatinamente 
de manifiesto conforme vamos profundizando en ella, en la búsqueda de su 
fundamento último (así como del nuestro propio). Consecuentemente, la educación 
deberá estar orientada al bien percibir, al bien aprehender, y solo en segundo lugar 
vendrá la inteligencia a “demostrar verdades”.46 

El verdadero educador de la inteligencia es el que enseña a sus discípulos a ver el 
“sentido” de los hechos, la “esencia” de todo acontecimiento. […] En estas condiciones 
la misión del maestro es colocar al discípulo en “el punto de vista” adecuado para que 
“vea” el objeto. La función discursiva será siempre secundaria lo mismo en pedagogía 
que en lógica. […] La irracionalidad oculta en la obra del discurso no significa, pues, 
una ceguera, sino todo lo contrario: “visión” de objetos “dados”.47 

 

 

                                                           
45X. ZUBIRI, Sobre el hombre, pp. 565-566. 
46J. A. MARTÍNEZ, ‘Xavier Zubiri y su esbozo de educación intelectual’, p. 143. 
47X. ZUBIRI, ‘Filosofía del ejemplo’, pp. 293-294. 


	DEL MAGISTERIO FILOSÓFICO A LA EDUCACIÓN INTEGRAL DE LA PERSONA: UNA CUESTIÓN DE CAPACITACIÓN SENTIENTE
	From philosophical teaching to integral education of the person: a matter of sentient capability development
	ALFREDO ESTEVE MARTÍN

