
 

    Reseñas | 1  
 

 
 
 
JAMES ROMM, Plato and the Tyrant. The fall of Greece’s greatest 

Dynasty and the Making of a Philosophic Masterpiece, W. W. 
Norton & Company, New York, 2025, 368 pp. ISBN: 978-1-324-
09318-3. 

 
 
 

Quizá, si quisiéramos clasificar el volumen de Romm, podríamos optar por colocarlo 
entre las nada apretadas filas que componen las obras biográficas sobre Platón. 
Habitualmente, para encontrar biografías de Platón debemos dirigirnos a volúmenes 
que tratan sobre su obra o a compilaciones de los textos traducidos, aunque también 
podemos encontrarlas en obras históricas.1 De la antigüedad nos han llegado, 
principalmente, la nota biográfica que Diógenes Laercio incluye en su capítulo sobre 
el filósofo y algunos apuntes que preceden a comentarios de sus obras, como los de 
Hesiquio u Olimpiodoro. En general, si ponemos en una balanza los comentarios a los 
textos de Platón y, en otra, los escritos biográficos, el incuantificable desequilibrio que 
resulta no nos debe engañar respecto a que lo verdaderamente raro sería encontrar un 
solo texto que trate de interpretar la obra platónica y no incluya, al menos, alguna 
mención a su vida. En ese sentido cabe comentar que cuando nos interesamos en la 
vida de un autor, generalmente lo hacemos movidos por una extraña creencia en que 
conocer el contexto y las situaciones que vivió, nos ayudará a comprender mejor lo que 
quería decir en sus escritos, pues suponemos que si el pensamiento determina la 
acción, conociendo esta podremos deducir el otro. El problema es que, aunque la 
asunción es natural y se traspasa necesariamente a la escritura de cualquier biografía 
(qué sentido o interés tendría, de otro modo, reconstruir la vida del autor), su 
pertinencia no está garantizada en ningún caso. Podríamos aducir múltiples 
argumentos para ilustrar esta falta de garantía, pero aportaremos únicamente el más 
sencillo, que es el de la afirmación del consecuente. Del hecho de que el pensamiento 
determine la acción no podemos deducir que, de una determinada acción se siga un 
determinado pensamiento, puesto que estamos invirtiendo la dirección del 
razonamiento condicional. Ilustrado con un ejemplo: si le pregunto a mi amigo qué 
hora es y este, al escucharme hacerle esa pregunta supone, naturalmente, que yo 
quiero saber qué hora es, se equivocará de todo punto en tanto yo lo que quería era 
que se diera cuenta de que se había hecho tarde y que nos teníamos que ir. No obstante, 

 
1 Un ejemplo del primer tipo lo encontramos en A. E. TAYLOR, Plato. The Man and his Work, Methuen 
& Co., Londres, 1926, y del segundo tipo destacamos la entrada biográfica que Debra Nails aporta a la 
guía de Blackwell de 2006 (D. NAILS, ‘The life of Plato of Athens’, en A Companion to Plato, ed. de Hugh. 
H Benson, Blackwell, Oxford, 2006). Es ya clásica la referencia a la biografía de Platón que ofrece 
Guthrie en el contexto de su historia de la filosofía griega: W. K. C GUTHRIE, Historia de la filosofía 
griega IV. Platón. El hombre y sus diálogos, trad. de Álvaro Vallejo Campos y Alberto Medina González, 
Gredos, Madrid, 1998. 
 
 
 



A. Llopis, reseña de J. Romm, Plato and the Tyrant                                  La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

Reseñas | 2  
 

lo que sí está justificado es que queramos encontrar, en la vida de un autor, el ejemplo 
material de sus doctrinas, es decir, que sea coherente. 

Con Platón, por otra parte, como con una gran parte de los autores de la 
antigüedad, sucede que la información de que disponemos para tratar de reconstruir 
históricamente su vida es abrumadoramente escasa, lo cual limita de entrada el 
alcance de cualquier proyecto biográfico que se quiera emprender. A este problema, 
tradicionalmente se le ha unido, como señala Romm (p. xxi), el de la autenticidad de 
las Cartas, que constituyen la principal fuente textual de la que extraer información 
sobre la vida del filósofo, pues se trata de textos en los que el propio Platón nos relata, 
entre otras cosas, episodios concretos de sus viajes a Siracusa, además de comentar su 
relación con importantes figuras de su tiempo y con otras personas, amén de incluir 
comentarios sobre el sentido de su propia obra. Ya en la introducción, Romm nos 
previene acerca de que el problema de la autenticidad de las Cartas es especialmente 
inquietante porque desde el siglo XV ha habido diversas posturas al respecto, pero, 
sobre todo, porque lo que muestran los diferentes cambios de postura de los estudiosos 
durante los siglos XIX y XX es que de lo que realmente depende que se consideren o 
no auténticas (o cuáles de ellas sí y cuáles de ellas no) es de la mentalidad previa con 
la que los estudiosos se enfrentan al problema. Sobre esta cuestión indicaremos algo 
más posteriormente. 

Poniendo entre paréntesis las Cartas por un momento, podemos añadir una 
comparación para explicar la escasez de biografías platónicas que antes hemos 
mencionado. De igual modo que no tenemos vidas de Plutarco porque tenemos las 
Vidas de Plutarco, no tenemos vidas de Platón porque tenemos la ¨vida” de Sócrates 
que constituyen los Diálogos. Además, mientras que Plutarco, pese a no escribir sobre 
sí mismo, sí que deja pinceladas aquí y allá, las menciones de Platón sobre sí mismo 
en los Diálogos se reducen a dos: una, en la Apología, para decir que estaba presente 
y otra, en el Fedón, para decir que no estaba presente. Podría decirse que a Platón no 
le importaba mucho hablar de sí mismo. Romm, por el contrario, opta por ver ese 
silencio como una señal de que Platón tiene algo que esconder. Desde este punto de 
vista, diálogos como la República se pueden poner en relación con su actuación 
política, especialmente por lo que se refiere a sus viajes a Siracusa y a su relación con 
los tiranos Dionisio el viejo y Dionisio el joven, o con Dion, que serían los equivalentes 
a la figura del filósofo rey de la que habla Sócrates. En última instancia, entender lo 
que hizo Platón en sus viajes nos permitiría, según Romm, iluminar lo que dice en los 
textos. Romm no es el único representante de esta postura, pues, recientemente, se ha 
sumado a las escasas biografías de Platón la realizada por Robin Waterfield,2 que 
destaca por una recopilación de las últimas evidencias papirológicas y epigráficas, 
pero, del mismo modo que en el caso del volumen de Romm, también por mantener 
un estilo accesible, no limitado a lectores académicos. La interpretación de Waterfield 
es que, en los viajes a Siracusa, Platón intentó poner en práctica la filosofía política 
desarrollada en la República, pero, ante el fracaso del experimento, repensó todos sus 
planteamientos, lo que le llevó a escribir el Político, donde el idealismo del filósofo rey 
se descarta en favor de una versión técnica representada por el gobernante profesional 
y, finalmente, las Leyes, donde aboga por el “segundo mejor” estado, que es aquel que 
está sometido al imperio de la ley (libro 5, 739a y ss.). Romm da incluso un paso más 
allá. Coincidiendo en general con esta interpretación, Romm sugiere, no obstante, que 

 
2 R. WATERFIELD, Plato of Athens. A life in Philosophy, Oxford University Press, New York, 2023. 
 
 
 



A. Llopis, reseña de J. Romm, Plato and the Tyrant                                  La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

Reseñas | 3  
 

la escritura de la República, que en su reconstrucción cronológica se produce en 
paralelo a los viajes a Siracusa, es ya un intento de auto-justificación, es decir, una 
operación de propaganda. 

Romm no pretende hacerse cargo de la densidad textual de obras como la 
República o las Cartas sino, más bien, ofrecer claves de lectura basadas en la vida de 
Platón que abran los textos de un modo que nos permita afrontar el auge del 
autoritarismo en las sociedades actuales. A través de la reconstrucción y el análisis 
histórico de la relación del filósofo con los tiranos de Siracusa, en un contexto de 
declinación de la democracia ateniense, nos ofrece un argumento para alejarnos de 
toda visión revolucionaria o proyecto de transformación social radical puesto que, en 
última instancia, avocan al totalitarismo. En palabras de Romm: 

 
Like many today, Plato thought that traditional governance systems were failing 

and only a radical transformation could stop the decline. In Republic he offered a route 
to redemption: a new form of autocracy, philosopher-kingship. He believed that an 
enlightened strongman, unconstrained by law or limits on power, could solve the 
world’s ills, which he otherwise deemed insoluble. That belief has beckoned to many 
over the centuries and its appeal is once again strong, as global complexities mount and 
expectations for the future seem to grow darker. But Plato’s Syracuse misadventure 
suggests that we, like Shakespeare’s Hamlet, might “rather bear the ills we have/than 
fly to others that we know not of” (p. xx). 

 
[Como muchos hoy en día, Platón pensó que los sistemas políticos tradicionales 

estaban fallando y solo una transformación radical podía detener la declinación. En la 
República ofreció una ruta para la redención: una forma nueva de autocracia, la del 
filósofo-rey. Creía que un hombre fuerte e ilustrado, sin restricciones legales ni 
limitaciones a su poder, podría solucionar los males del mundo que, de otro modo, 
consideraba irresolubles. Esa creencia ha cautivado a muchos a lo largo de los siglos y 
su atractivo es fuerte de nuevo, a medida que aumentan las complejidades mundiales y 
las expectativas de futuro parecen oscurecerse. Pero las desventuras de Platón en 
Siracusa sugieren que nosotros, como el Hamlet de Shakespeare, podemos “preferir lo 
malo conocido a lo malo por conocer”.]3 

 
Siendo ese su objetivo, podemos destacar que uno de los mayores aciertos del 

libro es la reconstrucción narrativa de los viajes de Platón a Siracusa. La exposición de 
los hechos es clara y la integración de las fuentes disponibles, prudente. Romm no 
presenta el relato como una certidumbre, sino como una posibilidad razonada, lo que 
hace que la lectura resulte útil para quienes buscan comprender las circunstancias 
históricas de esos episodios. Destaca como introducción a las complejidades del 
mundo griego del siglo IV, a los conflictos de poder en Sicilia y a la red de relaciones 
personales e ideológicas en la que Platón se vio envuelto. El recurso a episodios 
paralelos o secundarios —como el papel de Filisto o la evolución del gobierno en 
Siracusa tras la caída de Dionisio el Viejo— enriquecen el cuadro general y permiten 
comprender las tensiones políticas que Romm conecta con el pensamiento platónico. 
Además, su inclusión del capítulo sobre Timoleón permite ver claramente en qué 
sentido es platónica la vida que escribió Plutarco. El apunte sobre el final de Dionisio 
el joven en Corinto permite comprender en qué medida el episodio tiránico es a la vez 
trágico y cómico (pp. 287-289). En general, el volumen de Romm es necesario porque 

 
3 Traducción propia. 
 
 
 



A. Llopis, reseña de J. Romm, Plato and the Tyrant                                  La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

Reseñas | 4  
 

reconstruye formidablemente una historia que nos permite captar los asomos 
biográficos de Platón en su obra. 

Ahora bien, más allá de los aspectos narrativos e historiográficos, el 
planteamiento general del libro se ve lastrado por dos supuestos que conviene poner 
en cuestión. El primero es la aceptación acrítica de la cronología evolutiva de los 
diálogos platónicos, es decir, la idea de que puede establecerse una secuencia 
relativamente precisa en la composición de los textos, que además reflejaría una 
evolución interna en el pensamiento de Platón. Esta tesis, defendida por generaciones 
de filólogos y filósofos desde el siglo XIX, ha sido ampliamente cuestionada por 
estudios más recientes, que advierten de la fragilidad de los criterios estilométricos, la 
circularidad de muchos de los argumentos cronológicos y, sobre todo, de los riesgos 
de leer los diálogos como si fueran confesiones intelectuales de su autor.4 Romm, sin 
embargo, da por supuesta esa cronología e interpreta la República, el Político y las 
Leyes como hitos de un desarrollo lineal que iría del idealismo radical a un realismo 
moderado, proyectando sobre los textos una coherencia y progresión que puede no 
corresponderse con su naturaleza dramático-dialógica. Así, al afirmar que la 
República fue compuesta “durante” los viajes a Siracusa y que su contenido responde 
en parte a las experiencias políticas de Platón en la corte de Dionisio, Romm parece 
incurrir en una forma de biografismo que reduce la densidad filosófica de la obra a la 
anécdota vital. La consecuencia de esta lectura es que los diálogos dejan de ser 
interrogaciones abiertas para convertirse en respuestas cifradas a problemas 
personales. 

El segundo supuesto es más ideológico y tiene que ver con la interpretación que 
el libro propone de la República. Como se ha visto en el pasaje citado, Romm adopta 
una perspectiva que hunde sus raíces en la crítica popperiana de mediados del siglo 
XX. La sociedad abierta y sus enemigos, publicada en 1945, acusaba a Platón de ser 
el padre espiritual del totalitarismo moderno, al defender un modelo de ciudad regido 
por una élite filosófica con poder absoluto. Aunque Romm no suscribe de forma 
explícita todas las tesis de Karl Popper, su aproximación al texto es claramente 
tributaria de esa lectura: La República se presenta como una propuesta de “autocracia 
ilustrada”, cuya influencia a lo largo de la historia ha sido peligrosa y cuya génesis está 
ligada al fracaso de Platón en Siracusa. Esta filiación es reconocida de forma expresa 
en un punto crucial de la introducción, donde se cita a Popper para cerrar el argumento 
moral del libro: “Great men may make great mistakes […] Some of the greatest leaders 
of the past supported the perennial attack on freedom and reason” [Los grandes 
hombres pueden cometer grandes errores {...} algunas de las celebridades más ilustres 
del pasado mantuvieron un permanente ataque contra la libertad y la razón] (p. xx).5 
La implicación de esta cita, en el contexto de la obra, es que Platón debe ser juzgado 

 
4 Leo Strauss y sus seguidores han sido los principales detractores de la cronología de la composición, 
destacando especialmente la obra de C. ZUCKERT, Plato’s Philosophers. The coherence of the dialogues, 
University of Chicago Press, Chicago, 2009, por ofrecer la primera reconstrucción dramática del orden 
de lectura de los diálogos de Platón. Para un orden de lectura metodológicamente agnóstico respecto a 
la cronología de la composición, cf. W. H. ALTMAN, ‘El orden de lectura de los diálogos de Platón’, La 
torre del virrey. Revista de Estudios Culturales, trad. de Jose María Jiménez Caballero, n.º 25, 2019/1, 
pp. 93-128. Para una ampliación del concepto de “orden pedagógico”, cf. los cinco volúmenes sobre 
Platón del profesor Altman, publicados en Lexington Books. Hay versión española del volumen sobre 
la República en W. H. ALTMAN, Platón el maestro. La crisis de la República, trad. de María Golfe, UCO 
Press. Editorial de la Universidad de Córdoba, 2022. 
5 Traducción extraída de K. R. POPPER, La sociedad abierta y sus enemigos, trad. de Eduardo Loedel 
Rodríguez, Paidós, Barcelona, 2017, p.9. 
 



A. Llopis, reseña de J. Romm, Plato and the Tyrant                                  La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

Reseñas | 5  
 

no solo por lo que escribió, sino por lo que inspiró, y que su figura forma parte de un 
linaje autoritario que debemos aprender a resistir. 

Esta forma de leer los diálogos no solo desconoce su carácter dramático, sino 
que pasa por alto el lugar que ocupa Sócrates como figura principal. Si hay algo que 
define la República es precisamente la construcción de una escena donde se investiga 
el sentido de la justicia y el modo en que una ciudad podría estar ordenada para que el 
alma también lo estuviera. Que esa ciudad sea posible o deseable no es algo que el texto 
afirme sin más, y basta con atender a los momentos de duda o a las interrupciones 
irónicas para advertir que lo que se ofrece no es una utopía programática, sino un 
ejercicio de pensamiento. Atribuirle a Platón la intención de haber escrito la República 
para justificar sus acciones políticas en Siracusa equivale a reducir el texto a una 
función externa, sin considerar los mecanismos internos que lo constituyen como 
diálogo filosófico. 

En relación con esto último, conviene detenerse un momento en el uso que 
Romm hace de las Cartas. Como ya se ha dicho, buena parte de su reconstrucción se 
basa en aceptar como auténticas al menos algunas de ellas, en particular la VII. Es 
sabido que la autenticidad de esta carta ha sido muy discutida y que no hay un 
consenso firme al respecto. Romm es consciente de ello, pero opta por apoyarse en el 
criterio de verosimilitud histórica y en el análisis de estilo para defender que la carta 
debe ser leída como testimonio. Sin entrar en discusiones pormenorizadas, lo que no 
queda claro en su argumentación es por qué no opta, como parece deducirse de sus 
propios planteamientos, por un agnosticismo metodológico que le permita aceptarlas 
todas, siquiera a priori, como verdaderas. En cualquier caso, lo que Platón afirma en 
esa carta sobre sus escritos es que estos no deben entenderse como exposiciones 
sistemáticas, sino, como señala Eva Brann a propósito de la Carta II, como una 
manera de devolver al lector la imagen de un Sócrates joven y bello (314c).6 Dicha 
afirmación desautoriza cualquier intento de leer los diálogos como respuestas 
doctrinales a situaciones concretas. Si el propósito de Platón era más bien ofrecer un 
retrato filosófico de Sócrates, el valor de los textos no está en lo que puedan decirnos 
sobre la política de su tiempo, sino en cómo nos permiten pensar con y a través de la 
figura del filósofo. El uso que Romm hace de las Cartas, al margen de esta indicación 
fundamental, refuerza una lectura reduccionista entre vida y obra que el propio Platón 
rechaza.7 

Una última observación puede introducirse aquí si atendemos a una línea de 
interpretación menos conocida, pero sugestiva. En los últimos años, William Altman 
ha defendido que los diálogos de Platón no deben leerse como exposiciones doctrinales 
ni como productos de una evolución biográfica, sino como instrumentos pedagógicos 
cuidadosamente dispuestos. Según su propuesta, Platón habría organizado sus 
escritos como un verdadero currículo para la Academia, de modo que los diálogos 
posteriores a la República —incluyendo el Político y las Leyes— funcionarían como 
ejercicios de evaluación dirigidos a los estudiantes, para comprobar si estos han 

 
6 E. BRANN, Un-Willing. An Inquiry into the Rise of Will's Power and an Attempt to Undo It, Paul Dry, 
Philadelphia, 2014, p. 4. 
7 Cabe aún destacar que, entre las posibilidades hermenéuticas sobre las Cartas, Romm no parece tener 
en cuenta la más sencilla, que es la de la unidad conceptual del corpus epistolar platónico, defendida 
recientemente por ARIEL HELFER en su obra, Plato’s Letters: The Political Challenges of the Philosophic 
Life, Cornell University Press, Ithaca (NY), 2024. Cf. reseña de Ricardo Bonet en La torre del Virrey. 
Revista de Estudios Culturales, Núm. 37, 2025/1. 
 
 
 



A. Llopis, reseña de J. Romm, Plato and the Tyrant                                  La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

Reseñas | 6  
 

comprendido y, sobre todo, si se mantienen fieles a la enseñanza central: la idea del 
Bien. Leídos en ese marco, los aparentes desplazamientos doctrinales no serían tales, 
sino pruebas cuidadosamente diseñadas para provocar la reflexión y, en ocasiones, la 
resistencia. Desde esta perspectiva, resulta significativo que el propio Romm, quien 
confiesa haber dedicado años a la enseñanza de la República, haya terminado leyendo 
el diálogo como una justificación de un experimento fracasado o como un texto 
sospechoso por su contenido político. Tal vez no sea desacertado pensar que, al tomar 
por real lo que debía leerse como una hipótesis, Romm no ha superado del todo la 
prueba a la que Platón sometía a sus discípulos. Desde esta perspectiva, aquello a lo 
que Romm llama “romper el hechizo” (p. xx) forma parte de los efectos del texto 
previstos por Platón, que pone a prueba no solo a los personajes que en él dialogan, 
sino también a sus lectores. 

Finalmente, si, como se ha señalado, el propósito de Romm es ofrecer una 
advertencia para nuestro tiempo, en el que la amenaza de la tiranía reaparece en el 
horizonte de las democracias, cabe preguntarse en qué medida lo consigue. Es posible 
que su mayor acierto resida en la descripción precisa del funcionamiento interno de 
las tiranías de Siracusa, de las dinámicas de poder, de los mecanismos de aislamiento 
y adulación, y de la lógica de la sospecha que termina corroyendo incluso las relaciones 
más cercanas. Esa reconstrucción permite advertir con claridad por qué tales 
regímenes son siempre indeseables, incluso cuando se presentan bajo formas 
ilustradas. Sin embargo, al leer la República como una propuesta utópica o como un 
manifiesto comprometido con un modelo de ciudad, Romm reduce el texto a una 
lógica de bandos: o se está del lado de la democracia, o se está del lado de la tiranía. 
Esta lectura pasa por alto tanto el origen real de la tiranía, que Platón sitúa claramente 
en el seno mismo de las democracias degradadas, como la posición del filósofo, que no 
se alinea con ningún régimen. El paradigma del filósofo está siempre fuera, y su 
observación le guía en base a un respeto absoluto por lo real y a una conciencia de que 
los males de la ciudad no tendrán fin. Frente al deseo de transformar el mundo 
mediante proyectos políticos, la filosofía platónica recuerda, una y otra vez, que el mal 
no se erradica, solo se administra. Y tal vez por eso sigue siendo tan difícil de enseñar. 

 
Adolfo Llopis Ibáñez 


