
 

       Reseñas | 1  
 

 
 
 
LLUÍS PLA VARGAS, Se quiere otra vida. Fragmentos de filosofía 

aplicada, Irrecuperables Ediciones, Barcelona, 2025, ISBN: 
978-84-85209-97-2.  

 
 
 
“¿Se quiere otra vida? ¿Quién quiere otra vida?”, exclamaría cualquier persona al leer 
tal título. Podríamos perdonar al autor la elección de una frase así, vaga e imprecisa, 
pues homenajea a Franco Battiato y su canción Ci vuole un’altra vita, pero, en cierta 
manera, el uso del pronombre “se” como sujeto impersonal es ya una declaración de 
intenciones. Se quiere otra vida es un compendio de ensayos breves que podría 
enmarcarse en lo que algunos llaman filosofía práctica o, en su formulación clásica, 
filosofía como arte de vivir. En conjunto, el volumen, compuesto de textos que no 
superan las cuatro o cinco páginas, ofrece un retrato crítico del mundo contemporáneo 
en su vertiente política, estética e incluso íntima. El estilo es más bien periodístico y 
los temas sobre los que se reflexiona podrían también encontrarse en un artículo de 
opinión. Sin embargo, Se quiere otra vida tiene una clara inspiración y proyección 
filosófica. Empezando por la cuestión del sujeto del título, no es descabellado pensar 
que su intención sea invitar al lector a preguntarse quién quiere otra vida: ¿el autor 
para sí mismo?, ¿el autor para los lectores?, ¿el lector para sí mismo? De hecho, en 
cierto sentido, la lectura de Se quiere otra vida sin realizarse esta pregunta está 
condenada al fracaso. No es un libro escrito por y para la expresión del autor, sino uno 
con la intención de “revelar a aquellos y a aquellas que no quieren otra vida por qué 
puede valer la pena quererla” (p. 21). Por esta razón, la cuestión del sujeto es 
importante. Tan importante como el hecho de que, con buscar otra vida, Lluís Pla no 
anima a un escape de la realidad sino a un contacto pleno con esta misma, con la única 
realidad que podemos cambiar con ayuda de la imaginación y los deseos adecuados. 
Hablamos de un libro, por tanto, que quiere desmentir que “así es la vida, esta es la 
vida que tenemos, la que nos han impuesto, la que hemos heredado, no probablemente 
la que una vez quisimos tener” (p. 15). En todo caso, diciéndolo con Thoreau, de lo 
único que debemos escapar es de una vida de tranquila desesperación. ¿Nuestra 
sociedad carece de vigor o, como dice el autor, “somos los torvos depositarios de un 
orden social, cultural, política y ecológicamente enfermo… [al que] nos negamos a 
poner remedio”? (p. 19). Durante todo el libro, es palpable cierta tensión entre la 
responsabilidad del individuo de resistir a la inercia y la posibilidad de admitir que, en 
el mundo contemporáneo, por mucho que busquemos otra vida, hay batallas que nos 
sobrepasan. Una que, desde luego, el autor no está decidido a perder es contra el 
nihilismo, en términos del libro, “la condición humana contemporánea tal como se 
manifiesta, esto es, carente de vigor, moralmente hipócrita, irresponsablemente 
hedonista o meramente acomodaticia” (p. 18).  

En los veintidós ensayos de Se quiere otra vida, Lluís Pla examina fenómenos 
como el populismo, la omnipresencia de la publicidad o el impacto de las nuevas 
tecnologías en las relaciones sociales. Siendo un libro que reúne textos escritos a lo 
largo de los años, podríamos decir que posee tintes autobiográficos. La preferencia por 



E. J. Martos, reseña de Ll. Pla, Se quiere otra vida                                  La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

Reseñas | 2  
 

autores como Adorno y Max Weber nos lleva a hablar de la sociedad de consumo y de 
la vocación del político, de la misma manera que la lectura de Platón, Virgilio u otros 
poetas contemporáneos nos recuerdan que en la vida bajo el capitalismo todavía son 
necesarias las viejas preguntas acerca de la justicia, la belleza y cuál es la vida que 
merece la penar ser vivida. En suma, lo que encontramos son pequeños análisis en los 
que se entrelazan lo cotidiano y lo académico; análisis que prueban que el filósofo 
nunca es superficial, pues no puede limitarse a contemplar sin preguntarse qué sucede 
tras bambalinas. Sería interesante saber cuál es la razón de que los capítulos estén 
ordenados como lo están, sin seguir un orden cronológico ni estar agrupados por 
temática, cuando podríamos distinguir una serie de ensayos orientados a la vida 
pública y otros a la vida privada.  

La cuestión de la coherencia es capital. Cuando uno lee los diálogos platónicos 
o Walden, obras que influyeron en la escritura del volumen a reseñar como puede 
comprobarse en el prefacio, parte de la confianza que se deposita en el personaje 
Sócrates o en Thoreau es que ambos fueron coherentes con sus ideas, es decir, que 
vivieron, murieron y fueron puntualmente encarcelados de acuerdo con ellas. Cabe 
preguntarse, por tanto, si Se quiere otra vida es un libro coherente. No necesariamente 
con la vida de su autor sino consigo mismo, con lo que se propone y con las 
herramientas que despliega para convencer al lector de que, como se nos dice en el 
prólogo, deje el libro a medias y empiece a pensar y, con ello, a vivir una vida 
examinada. En el ensayo En defensa del filosofar, leemos: “No obstante, el acento 
reivindicativo de esta nota quiere descansar no en el pasado sino en el futuro” (p. 63). 
Diríamos que esta idea debería extenderse a todo el libro si, como hemos dicho al 
principio, imaginar otra vida no es un gesto, en el fondo, reaccionario. Las intenciones 
del autor son claras, pero su ejecución no lo es tanto. La nostalgia y la sensación de 
que el tiempo ha pasado nos acompaña durante todo el libro. Mirar al pasado es 
reconfortante en el contexto de capítulos como Cicely, en el que el autor rememora 
cómo Doctor en Alaska fue su Arcadia juvenil (y una oportunidad de pensar en la 
importancia de la comunidad), así como en La lira de Horacio, donde reflexiona sobre 
el deterioro del cuerpo y la pérdida de libertad que esto conlleva. Sin embargo, este 
mismo tono nostálgico puede volverse oscuro. Pensemos en Solenoide como evangelio 
posmoderno, en cuyas páginas el autor repite la idea de huir una y otra vez siguiendo 
a Mircea Cartarescu, para quien “el arte no tiene sentido si no es huida”. El hecho de 
definir el teléfono móvil como una “jaula miniaturizada” (p. 115), de afirmar que “las 
pantallas se han convertido en agujeros negros” (p. 167), de concluir acerca de la 
publicidad que “incluso sus críticos más feroces e implacables, llegado el momento, 
deberán recurrir a ella” (p. 130), ¿no viene a decirnos que “otra vida”, en última 
instancia, siempre pasará por rechazar (o, al menos, sospechar) de la tecnología, de 
renegar del entorno digital en el que las nuevas generaciones, inevitablemente, están 
creciendo? Cabe anotar que en el ensayo Los márgenes de la crítica, dice el autor que 
“este no es un conflicto entre los viejos y buenos tiempos analógicos y la 
contemporaneidad digital despiadada” (p. 31), pero, en otras ocasiones, el libro deja 
un regusto amargo y la sensación de limitarse a mirar un pasado que, como el propio 
autor reconoce, no volverá y, por tanto, no está claro hasta qué punto es provechoso 
utilizar como horizonte. En el fondo, el problema de la coherencia es también un 
problema de superficialidad. Con esto no queremos decir que el libro sea superficial, 
sino que la superficialidad es otro de los riesgos que corre. Capítulos como El retorno 
del objetivismo, en el que se sugiere que detrás de un “esto es lo que hay” lo que se está 
queriendo decir es que “esto es lo único que puede haber” (p. 40), o La obra de 
nuestras necesidades, en el que se discute si son compatibles la globalización, la 
democracia y la nación Estado, no son precisamente superficiales dada su extensión. 



E. J. Martos, reseña de Ll. Pla, Se quiere otra vida                                  La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   

Reseñas | 3  
 

En estos capítulos, no obstante, cabría preguntarse si la superficialidad no se 
convierte, diciéndolo con Hannah Arendt, en barandillas, pues a lo largo del volumen 
se hace referencia a ciertos movimientos sociales. En Una apología de la conformidad, 
el autor comparte con Foucault la idea de que filosofar consiste en “saber cómo y hasta 
dónde pensar distinto” (p. 28), pero eso no evita que podamos preguntarnos si el 
ecologismo, el feminismo o el republicanismo solo pueden ser pensados como lo han 
sido hasta ahora.  

De nuestros comentarios, entiéndase que sí, se quiere otra vida, y quizás esta 
sea la razón de que algunos pasajes no terminen de satisfacernos. En parte, está bien 
que sea así, pues su subtítulo no deja de ser Fragmentos de filosofía aplicada, esto es, 
de una filosofía que tarde o temprano desborda el papel.  
 

Eric Jiayu Martos García 


