
 

        Reseñas | 1  
 

 
 
 
STEFANO MICALI, Fenomenología de la ansiedad, trad. de Antonio 

Lastra, Herder, Barcelona, 2024, 424 pp. ISBN 978-84-
25451065. 

 
 
 
Esta traducción española del original inglés del profesor italiano que enseña en 
Lovaina, aunque amplió estudios en Alemania, es verdaderamente una obra singular 
en el panorama filosófico del presente. De acuerdo con la declaración del propio Micali 
en el proemio a su intensa investigación, el espíritu del trabajo sería el de una 
“fenomenología polifónica” (p. 31): una multiplicidad notable de voces teóricas trata 
de aprehender una afección tan proteica, tan constitutivamente escurridiza, que es la 
fidelidad al sentido de la ansiedad, y no la opulencia hermenéutica en torno a ella, la 
que requeriría integrar una creciente diversidad de categorías significativas, de 
instrumentales de análisis, de situaciones de estudio. El rigor fenomenológico que el 
autor busca expresamente se mimetizaría, de modo fecundo, con la evanescencia 
elusiva del fenómeno en examen, que es a la vez representativo y anticipativo, afectivo 
y conductual, corporal y anímico, íntimo e intersubjetivo.  

En los cuatro largos capítulos que componen el libro, de extensión muy similar, 
se escuchan, pues, muchas voces acerca del asunto único de la ansiedad, al cabo una 
expresión hoy más natural y amplia que angustia. La ansiedad se articula 
vivencialmente “entre el terror y el miedo” –título del capítulo primero–, se ha 
tematizado “entre la connotación negativa y la teleología positiva” –título del capítulo 
segundo– y ella se nutre de fondos oscuros de “deseo e imaginación” –título del 
capítulo tercero–. Así, en estas páginas, la fenomenología inaugural de Husserl 
convive enriquecedoramente con los enfoques fenomenológicos quizá todavía 
“clásicos” de Heidegger y de Sartre, pero también con la poderosa presencia 
“posclásica” de Derrida y Schmitz, de Richir o Waldenfels, incluso de Blumenberg. 
Pero es que también tienen voz y voto en los análisis propuestos otras fuentes que ya 
han de ser prefenomenológicas, con un protagonismo destacado de Kierkegaard, y se 
hace sitio holgado además a otras grandes tradiciones de pensamiento contemporáneo 
en complementación y discusión, incluso en corrección de las fenomenológicas, como 
es en especial el psicoanálisis, clásico y posclásico. Lo llamativo del caso, lo 
significativo del libro, es que la polifonía no se pone al servicio de ningún ejercicio de 
abrumadora erudición; en lugar de ofrecerse una reconstrucción histórica o 
hermenéutica de las etapas de comprensión del fenómeno, se procede a una matizada 
elaboración temática, que recurre a distintas fuentes en uno u otro momento del 
análisis conceptual, las cuales cobran protagonismo para pasar luego a un segundo 
plano y para, muchas veces, reaparecer en distinto sesgo o con distinto alcance más 
adelante. Este análisis en espiral, esta dilatada espiralidad explica que el último 
capítulo, el cuarto, pueda recoger los desarrollos y discusiones anteriores no ya a modo 
de una mera recapitulación de cierre, sino en una integración teórica pareja a la de 
secciones anteriores, que puede adoptar por escueto título “La ansiedad: una 
investigación fenomenológica”. En definitiva, Micali nunca pierde de vista la primacía 



A. Serrano reseña de S. Micali, Fenomenología de la ansiedad            La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   
 

Reseñas | 2  
 

del fenómeno como tal, la pauta de que la única “voz cantante” por entre las incesantes 
polifonías ha de corresponder a la afección proteica en medio de la vida, a la 
experiencia en primera persona, de nadie en particular, de todo ser humano en 
posibilidad, desde luego de ningún autor o escuela en singular. 

A esta luz quiero escoger, a modo de ejemplos paradigmáticos, dos momentos 
o nudos de la exposición en que la lucidez de Micali brilla a una altura especial. El 
primero es el examen y valoración del famoso análisis heideggeriano de la angustia, 
que ha ejercido enorme influjo sobre todos los acercamientos del pensamiento 
continental al fenómeno de la ansiedad. El segundo es, en cambio, inesperadamente, 
el tratamiento de Husserl de “las fantasías oscuras” y de su lugar en la ordenación de 
las experiencias no perceptivas, asunto este que apenas había atraído la atención de 
los estudiosos hasta los ensayos de Richir de hace un par de décadas.  

Muy desde el principio había planteado Micali que la contraposición categorial 
de Heidegger entre el miedo por las amenazas externas del mundo entorno, con su 
límite en el terror, y, del otro lado, la angustia por el ser en el mundo como tal dejaba 
en la penumbra el hecho de que el individuo puede temer por su propia reacción a la 
situación anticipada; esto es, que en el acecho de lo angustioso, de lo temible o lo 
terrible, el existente humano puede también temerse a sí mismo. La relación con la 
propia existencia y la revelación de esta en su mundanidad radical no sería privativa, 
por tanto, de la angustia como temple de ánimo, ya que el temor a la propia conducta 
al prepararse ante lo inquietante –el temor, por ejemplo, a poder caer en la parálisis 
o, al contrario, a entrar en descontrol– convierten a la ansiedad en un fenómeno 
autopoiético, que se alimenta a sí mismo, y, a su modo, también autoafectivo, ya que 
el sujeto sabe de esta retroalimentación que no puede evitar. Aunque esta línea de 
examen del capítulo primero del libro tiene ya una indudable fuerza, la discusión con 
Heidegger del capítulo segundo conduce a Micali a la conclusión de que el autor de 
¿Qué es metafísica? propone una dilucidación insuficientemente descriptiva, por 
cuanto él no analiza la angustia por sí misma, sino al servicio o a propósito de otras 
cuestiones temáticas e intereses teóricos. Por recogerlo en una fórmula: del hecho de 
que sumidos en la ansiedad no podamos apoyarnos en nada no se sigue que en la 
ansiedad afrontemos a la nada como tal; del hecho de que el suelo de sentido se retire 
y el mundo de la vida flote en el vacío no se sigue que el estado de ánimo sobrevenido 
sea la indiferencia en general respecto de lo que ocurre o pueda ocurrir, respecto del 
ente en total. Una “teleología positiva” atraviesa el análisis heidegerriano de la 
angustia y lo aproxima, indebidamente, al aburrimiento profundo al apuntar ambos a 
la proximidad de la Nada con el Ser en su común distinción respecto de los entes. Tal 
planteamiento incurriría, a juicio de Micali, en “un concepto domesticado de la nada” 
(p. 190), que no se hace cargo de cómo la amenaza de “lo peor por venir” es lo que 
presta a la ansiedad-angustia su “inspiración negativa” definitoria. Sin atender a los 
abismos de la iniquidad y de la agresión incapacitante, sin considerar cómo los males 
difusos conectan de antemano con la inquietud-sufrimiento que engendran en mí, en 
particular en mi reacción anticipada, el fenómeno en examen recibe una estilización 
teórica que no le hace justicia.  

En la temática de “las fantasías oscuras”, en el capítulo tercero, se aprecia el 
mismo estilo de libertad filosófica del pensador italiano, que con tranquila convicción 
da la espalda por igual a las hermenéuticas venerativas y a los rechazos maximalistas. 
La ansiedad es pródiga, ciertamente, en apariciones extrañas, en ocurrencias y 
premoniciones, que se ligan con latitud a lo que pudiera dar en ocurrir. Con ellas no se 
trata de anticipaciones intuitivas de la situación futura, de percepciones en 
expectativa, que entonces se constituirían como modificaciones perceptivas bajo el 



A. Serrano reseña de S. Micali, Fenomenología de la ansiedad            La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   
 

Reseñas | 3  
 

signo “pendiente, futuro” –en el mismo sentido en que el recuerdo es modificación 
efectiva de la percepción que se tuvo–. Pero ellas tampoco son meras variaciones 
imaginativas en que el sujeto ansioso se sitúe a sí mismo en un escenario ficticio y 
asista al despliegue de una situación imaginaria. En los trastornos obsesivos, pero 
también en ejemplos menores de ansiedad –como el del profesor principiante 
abrumado por la intervención que tiene asignada en un foro científico de primer orden 
(p. 307 y ss.) –, las apariciones de lo que puede ocurrir son de una marcada 
imprecisión y volatilidad, incompletas, cambiantes, y no se comprometen con la 
posición dóxica de una posibilidad definida. Mas justamente esta confusión de las 
fantasías, que van y vienen “entre el ver y el no ver”, entre el prever y el temer, son el 
caldo de cultivo de la agitación en que se mueve el sujeto, y en que su impotencia se 
acentúa ya solo por debatirse con los anuncios oscuros, proteicos, fantasmales.  

El rendimiento teórico que Micali obtiene de la ordenación husserliana de las 
intuiciones no perceptivas es admirable. A mi juicio resulta un punto excesiva, así y 
todo, su tendencia a juzgar que las fantasías oscuras no son actos intencionales (p. 287 
y ss.). Él muestra agudamente que los fantasmas del futuro no encajan en las 
dicotomías básicas de la posicionalidad dóxica:  real/irreal, existente/ficticio, incluso 
presente/futuro, pero esta afirmación presupone, a mi juicio, que los cuadros por él 
analizados discurren en los cauces de la vida intencional, no en el río de la mera 
sensibilidad. Este posible ajuste es, en todo caso, completamente menor si se compara 
con las insuficiencias que el profesor italiano detecta en las descripciones husserlianas 
de la presentificación o evocación (Vergegenwärtigung), y que tienen que ver con su 
condición de actos que emanan del sujeto y que se hallan ligados a su voluntad o poder, 
siendo incluso subsidiarios respecto de las actualidades perceptivas del yo. De que 
estas vivencias vacilen acerca de la posición en el ser de lo en ellas vivido no se sigue –
se diría ahora– que ellas se hallen bajo la supervisión del ego intencional y sometidas 
a su evaluación. Micali pone de relieve con clarividencia cómo en su recurrencia 
centrípeta, en su falta de forma, en su atmósfera inquietante, se dramatizan las 
tensiones y desconciertos del propio yo, los deseos y prohibiciones que le condicionan 
desde la intimidad. La protodoxa perceptiva y unánime en el ser del mundo, tantas 
veces enfatizada por el fundador de la fenomenología, operaría con vigencia indudable 
solo en situaciones de seguridad existencial, de contención del mal. La corrección o 
complementación de Husserl a este respecto por planteamientos del psicoanálisis se 
me antoja como un progreso descriptivo que parece respaldado por los propios 
fenómenos analizados.  

Al señalar más arriba la diversidad de fuentes teóricas de la monografía, no me 
detuve a comentar la familiaridad con que Micali se mueve también en el campo de la 
psicopatología y el rico volumen de sus lecturas de teoría política, crítica de la cultura, 
estética contemporánea, etc. Lejos de sobrecargar el avance de la investigación con 
más y más perspectivas dispares, esta polifonía reforzada le permite más bien un 
recurso constante a referencias literarias y a textos testimoniales cuidadosamente 
seleccionados, así como a obras plásticas, que prestan todas ellas claridad y hondura a 
los desarrollos conceptuales; basten como ejemplo señero las páginas dedicadas al 
Perro semihundido de Goya y a la “gama de sentimientos antitéticos: una sensación 
de abandono, una voluntad de vivir y una suspensión indefinida” (p. 319) que esa 
pintura negra expresa.  

No hace falta insistir, finalmente, en que obra tan exigente, tan abundante en 
citas, tan densa de referencias, habría naufragado en la lengua de Goya, precisamente, 
de no ser por la pericia y buen hacer de su traductor al castellano, Antonio Lastra. En 
casos como este se advierte con claridad la pertinencia de esa denominación 



A. Serrano reseña de S. Micali, Fenomenología de la ansiedad            La torre del Virrey 39 (2026/1) 
   
 

Reseñas | 4  
 

paradójica de la biblioteconomía que hace de los traductores “el autor secundario”. La 
edición española ha mantenido además el criterio de ofrecer todas las citas también 
en su lengua original, lo que lleva al lector a sentir todavía más directamente el arduo 
trabajo del mediador. La serie de fenomenología de la editorial Herder ha hecho, sin 
duda, un estupendo regalo a la vitalidad del pensamiento en lengua española. 

 
Agustín Serrano de Haro 

Instituto de Filosofía, CSIC 


